
Al Muhafidz: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir 
Vol. 2 No. 1, (2022), pp. 66-86 

 

 
Al Muhafidz: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir, Vol. 2, No.1, Februari 2022 66 

 

ISU SOSIO-HISTORIS DALAM TAFSIR AL-QUR’AN AL-KARIM 

(socio-historical issues in Tafsir Al-Qur’an al-Karim) 

 

 

Ahmad Nabil Amir 

International Institute of Islamic Thought and Civilization (ISTAC-IIUM) 

Email: nabiller2002@gmail.com 

 

Abstract 

This paper discusses socio-historical issues in kitab Tafsir Al-Qur’an al-Karim penned by 

al-Ustaz H. A. Halim Hasan, H. Zainal Arifin Abbas dan Abdur Rahim Haitami. Kitab Tafsir Al-

Qur’an al-Karim by these trio scholars was among the pre-eminent works of contemporary tafsir 

in Indonesia acclaimed for its balanced method of commentary using transmitted narrative (al-

naql) and rational judgement (al-‘aql) in commentary. Some crucial issues of politics addressed 

were justice, democracy, shura (consultation) and freedom while social issues treated were 

hypocrisy, history of the Children of Israel, prophethood, natural disposition, intercession, 

mysticism and arrangement of nature. The method was descriptive and analytical in highlighting 

political and social views brought forth in the Tafsir. The finding shows that the political and 

social issues addressed in this work have been significantly established. The accomplishment has 

positive implication in the development and reform of tafsir in modern times that critically assist 

in the religious movement for social justice and political reform in Indonesia. 

 

Abstrak 

Kertas ini membincangkan isu-isu sosio-historis yang diketengahkan dalam kitab Tafsir 

Al-Qur’an al-Karim oleh al-Ustaz H. A. Halim Hasan, H. Zainal Arifin Abbas dan Abdur Rahim 

Haitami. Kitab Tafsir Al-Qur’an al-Karim karya ulama tiga serangkai ini merupakan antara karya 

tafsir kontemporer yang terkenal di Indonesia sebagai penghasilan modern dalam kajian tafsir yang 

mengangkat manhaj al-ma’thur dan al-ma‘qul dalam penafsiran. Antara isu politik yang diangkat 

adalah keadilan, demokrasi, shura dan kebebasan. Manakala isu sosial yang diketengahkan adalah 

kemunafikan, sejarah Bani Israel, nubuwwah, fitrah, syafaah, tasawuf, dan tarbiah ‘alam. 

Metodologi kajian bersifat deskriptif dan analitis dalam menyorot pandangan politik dan sosial 

yang diuraikan dalam Tafsir ini. Isu dan fikrah politik dan sosial yang diketengahkan dalam Tafsir 

Al-Qur’an al-Karim ini telah digarap dengan berkesan dan memberi dampak dan implikasi penting 

kepada perkembangan dan pembaharuan pemikiran Islam di abad modern dan membantu 

mengangkat kesedaran sosial dan mencetuskan reformasi politik di Indonesia. 

 

 

 

Kata Kunci: Tafsir Al-Qur’an al-Karim, H. A. Halim Hasan, Isu, Politik, Sosial 

 



Ahmad Nabil Amir, Isu Sosio-Historis Dalam Tafsir Al-Qur’an Al-Karim … 

 
67 
 

PENDAHULUAN 

Kitab Tafsir Al-Qur’an al-Karim 

adalah karya tafsir modern yang dikerjakan 

oleh al-Ustaz H. A. Halim Hasan, H. Zainal 

Arifin Abbas dan Abdur Rahim Haitami di 

Medan. Ia mengupas idealisme politik dan 

sosial dan faham islah yang dibawa dalam 

karya-karya tafsir modernis di Timur Tengah. 

Ia merupakan antara karya tafsir muktabar 

yang menegakkan faham dan ide 

pembaharuan yang dilakarkan oleh Shaykh 

Muhammad Abduh dan Muhammad Rasyid 

Rida dalam Tafsir al-Manar. Latar 

penulisannya yang menarik dan kekuatan 

analisis yang ditampilkan dalam 

mengembangkan aliran Islam modern telah 

memberikan kesan dan pengaruh yang luas 

dalam tradisi pemikiran dan peradaban Islam 

yang progresif di rantau ini. Kertas ini 

berusaha untuk membincangkan isu-isu 

politik dan sosial yang diketengahkan dalam 

karya ini dan melihat pengaruhnya kepada 

aliran pembaharuan dan kebangkitan tafsir 

 
1 Nukilan yang substantif dari kitab Tafsir al-Manar ini 

memperlihatkan pengaruh yang jelas dari idealisme 

reform yang dibawa oleh Shaykh Muhammad Abduh 

dalam perjuangan kaum muda di Indonesia, seperti 

diungkapkannya: “Kemudian, untuk memudahkan 

faham atasnya, dan untuk menolong kita memberikan 

gambaran-gambaran yang nyata mengenai ayat-ayat 

tersebut, yang sesuai dengan perkembangan ilmu-ilmu 

pengetahuan pada zaman kita ini, kami uraikan pula 

dengan berpedomankan Tafsir al-Manar yang mulanya 

dikarang oleh al-Ustazul Imam Syeikh Muhammad 

Abduh yaitu sampai dijuz II, dan kemudian diteruskan 

oleh murid beliau, Sayid Muhammad Rasyid Rida 

tetapi dengan berpedomankan pengajaran-pengajaran 

modernis di nusantara. Sumber utama yang 

dirujuk adalah Tafsir al-Manar yang 

dihasilkan oleh Sayid Muhammad Rashid 

Rida dan Shaykh Muhammad ‘Abduh,1 di 

samping mengutip hujah yang didengungkan 

oleh pentafsir aliran modernis dan islah yang 

lain seperti tafsir al-Jawahir fi Tafsir Al-

Qur’an al-Karim oleh Faylasuf Islam Tantawi 

Jawhari dan Tafsir al-Maraghi oleh Shaykh 

Muhammad Mustafa al-Maraghi. Dalam 

perbincangan ayat-ayat yang musykil dan 

mutasyabih, asbab al-nuzul dan istinbat 

hukum, ia menukil hujah dari tafsir klasik 

seperti Imam Ibn Jarir al-Tabari, al-Tha‘labi, 

al-Baghawi, al-Khazin, Ibn al-‘Arabi, Abi al-

Su‘ud, Abu Tahir b. Ya‘qub al-Fairuzabadi, 

dan Ibn Kathir yang meraikan pandangan 

mazhab dan pemikiran sunni yang muktabar.2  

Tafsir ini turut menyorot pemikiran 

tasawuf yang dibawakan dalam tafsir sufi dan 

isyari seperti Tafsir al-Tustari dan Lata’if al-

Isyarat oleh al-Qusyairi. Ia turut 

membahaskan mazhab dan aliran bahasa 

(nahu) dan qira’at dengan mengutip 

yang telah diterimanya dari al-Ustazul Imam Syeikh 

Muhammad Abduh juga adanya sampai akhir surat 

Yusuf (as) (juz xii-xiii).” H. A. Halim Hassan, H. 

Zainal Arifin Abbas, Abdurrahim Haitami (1960), 

Tafsir Al-Qur’anul Karim. Cet. v., Medan: Yayasan 

Persatuan Amal Bakti Sumatera Utara, h. 7.   
2 Rujukan yang ekstensif terhadap kitab-kitab tafsir 

klasik ini dicatatkan dalam muqaddimah kitab Tafsir 

Al-Qur’an al-Karim ini: “Tafsirkan pertama kali 

berdasarkan keterangan-keterangan (uraian-uraian) 

yang terdapat di dalam kitab-kitab tafsir yang tertua, 

dengan mengutamakan pendapat-pendapat yang lebih 

tertua di antara ahli-ahli tafsir kita yang muktabar itu 

(Ibn Jarir, Razi, Ibn Kathir, al-Baidawi).” Ibid, h. 7 



 

 
Al Muhafidz: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir, Vol. 2, No.1, Februari 2022 68 
 

perbincangan dari kitab Mu‘jam Gharibil 

Qur’an oleh Muhammad Fu’ad ‘Abdul Baqi, 

Mu‘jam Al-Qur’an oleh al-Mahamy ‘Abdul 

Ra’uf al-Mishry (Abu Rizq), dan Tafasil ayat 

Al-Qur’an oleh Jule Le Baume (orientalis 

Perancis).  

Dalam menangani banyak persoalan 

ijtihad dan aliran fiqh Islam, ia menyorot 

pandangan ulama muta’akhir di kalangan 

penafsir al-mu‘asir seperti Muhammad Farid 

Wajdi dalam kitabnya al-Mushaf al-

Mufassar, A. Hasan Bandung dalam Tafsir al-

Quran (al-Furqan) dan Muhammad Mahmud 

Hijazi dalam Tafsir al-Wadih. 

 

PEMBAHASAN 

1. Tema dan Manhaj 

Corak tafsir yang dibawa adalah 

berakarkan aliran adabi ijtima‘i (sosio 

budaya) dan manhaj haraki dan islah yang 

diilhamkan dari Tafsir al-Manar. Kekuatan 

Tafsir Al-Qur’an al-Karim ini adalah dalam 

rumusan dan tafsiran sosialnya yang jelas. 

Kupasannya diperkukuh dengan perbahasan 

yang ekstensif terhadap idealisme dan fikrah 

pembaharuan yang digagaskan oleh Shaykh 

Muhammad ‘Abduh dan Sayid Muhammad 

Rashid Rida. Ia merupakan antara tafsir 

 
3 Tafsir ini telah mengilhamkan kebangkitan dan 

pencerahan yang jelas yang mempengaruhi banyak 

ulama dan sarjana Islam di Indonesia, termasuk Buya 

Hamka yang merujuknya dalam penulisan Tafsir al-

Azhar. Kaitan yang jelas antara penafsir dengan Buya 

dirakamkan dalam bukunya, Kenang-Kenangan Hidup: 

“Hamka San datang ke majlis itu dengan temannya 

kontemporer yang berkesan mengangkat 

kefahaman teks klasik dalam penelitian tafsir 

yang merangkul aliran al-ra’y dan al-ma’thur.  

Ia juga turut menjelaskan pendirian 

penafsir-penafsir moden seperti Muhammad 

Mustafa al-Maraghi dalam Tafsir al-Maraghi, 

dan Ignaz Goldziher dalam Mazahib Tafsir 

Islamy dalam banyak isu yang kontroversil. 

Beliau coba mengangkat pandangan penafsir 

modern dan kejituannya dalam memahami 

makna dan konteks ayat yang dibincangkan.  

Tafsir ini menangani banyak isu dan 

tema yang penting. Ini dilukiskan dalam 

pembahasannya tentang tema pemikiran, 

ijtihad, semangat jama‘ah, jihad, percaturan 

alam, kebebasan intelek, fitrah dan 

hubungannya dengan masyarakat Indonesia, 

dan hal-hal yang terkait dengan isu 

kewanitaan, fikrah pembaharuan, kejumudan, 

kebebasan akliah dan lain-lain. Tema-tema 

penting yang diangkat dalam tafsir ini 

memberikan refleksi yang jelas terhadap 

posisi umat Islam di Indonesia dan tekanan 

yang dihadapi terhadap dakwah dan 

perkembangan politik di bawah cengkraman 

penjajah.3 Permasalahan teologi turut 

dibahaskan dalam Tafsir ini yang 

mengungkapkan prinsip dan usul aqidah 

yaitu Hj. Abdul Halim Hassan dari Binjei, Zainal Arifin 

Abbas, Abdurrahim Haitami; ketiga-tiga mereka ini 

ialah pengarang Tafsir Al-Qur’an yang terkenal, 

sedang yang pertama adalah martabat guru dari yang 

berdua.” Hamka  (1966), Kenang-Kenangan Hidup, 

Kuala Lumpur: Pustaka Antara, h. 395   



Ahmad Nabil Amir, Isu Sosio-Historis Dalam Tafsir Al-Qur’an Al-Karim … 
 

 
69 
 

berkaitan dengan ilmu kalam, qada’ dan 

qadar, tawakal, ikhtiar,4 keyakinan mazhab, 

faham akal dan wahyu, falsafah agama, 

polemik dan pembenturan antara mazhab. Ia 

turut membawa polemik yang menyentuh 

tentang akidah dan manhaj kalam Asha‘irah 

yang berbeza dengan ideologi dan sudut 

pandang Mu‘tazili, Jabari, Qadari, dan Shi‘i.  

2. Isu-Isu Tafsir 

Antara isu-isu yang diketengahkan 

mencakupi perhubungan ayat awal dan akhir, 

asbab nuzul, ibarat-ibarat dalam Al-Qur’an, 

sunnah Allah swt terhadap hambaNya, filsafat 

kaya miskin, qiblat, Islam dan Nasrani, 

karakteristik Yahudi, jihad, khittah dakwah, 

berhala, macam-macam sekutu, sebab-

musabab,5 dunia akhirat, i‘tiqad, 

kemerdekaan berfikir, budaya taqlid, sejarah 

perjuangan Bani Isra’il, harakat islah dan 

akhlak dan adab-adab Islam, kekuatan usul 

mazhab syafi‘i, serta perjalanan sirah 

Rasulullah (saw). Yang menarik dalam 

kupasannya adalah penegasan aliran modernis 

dan klasik yang tercantum dalam 

komentarnya yang ekstensif terhadap ayat-

ayat Al-Qur’an, suatu upaya untuk 

 
4 Persoalan berkaitan dengan keyakinan berhubung 

prinsip aqidah yang fundamental ini diceritakan. 

.dalam. Tafsir Shaykh Muhammad Abduh, seperti yang 

dikutip oleh pentafsir: “Fatihah itu dibaca 17 kali 

dalam sehari semalam. Tak lain tak bukan sebagai 

cemeti pelecut kita agar kita tahu bagaimana berlaku 

terhadap Tuhan kita. Tidaklah semata-mata mesti 

berserah kepada-Nya dengan meninggalkan usaha dan 

ikhtiar kita. Tetapi kita lakukanlah dahulu usaha-usaha 

dan ikhtiar-ikhtiar kita, barulah kita meminta bantuan 

mengangkat dan meraikan mazhab al-ra’y 

dan al-ma’thur dalam pendekatan tafsir. Ia 

menampilkan fikrah dan aspirasi 

pembaharuan yang diperjuangkan Sayid 

Jamal al-Din al-Afghani, Shaykh Muhammad 

‘Abduh dan Sayid Muhammad Rashid Rida, 

dan menggariskan idea reform yang jelas yang 

diilhamkannya.  

Isu-isu yang signifikan yang 

diperjuangkan telah mencetuskan pandangan 

baru dalam pemahaman teks Al-Qur’an di 

rantau melayu. Ia menzahirkan fikrah dan 

idealisme moden yang diangkat dalam Tafsir 

al-Manar. Ini diketengahkan dalam dalam 

perbahasan seputar isu-isu politik dan social 

menyangkut kebobrokan budaya taqlid, dan 

posisi umat Islam di Indonesia dan kekusutan 

agama dan politiknya yang goyah di bawah 

tekanan penjajah, dan perjuangan ‘kaum 

muda’ untuk merobah struktur masyarakat.  

Isu-isu ini dibincangkan secara 

komprehensif berdasarkan nas Al-Qur’an dan 

al-hadith, yang diimbangi dengan 

perbandingan dan nukilan dari kitab-kitab 

tafsir yang lebih awal. Fokus yang tuntas 

dihalakan pada situasi sosial dan kehidupan 

dan pertolongan kepada-Nya di dalam segenap hal. 

Tetapi sebaik-baiknya meminta pertolongan itu 

sewaktu mengerjakan ta‘at dan kebajikan.” (Tafsir 

Surah al-Fatihah, ayat 5), Tafsir Al-Qur’an-ul-Karim, 

h 49 
5 Pentafsir merumuskan pandangannya tentang 

hubungan sebab dan akibat: dalam menuntut sesuatu 

hendaklah dituntutnya dengan mengerjakan sebab-

sebabnya. Ibid. h 49 



 

 
Al Muhafidz: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir, Vol. 2, No.1, Februari 2022 70 
 

umat Islam yang terkebelakang di Indonesia. 

Perbincangan yang jitu tentang isu-isu yang 

kritis ini memperlihatkan kepentingannya 

yang krusial dalam perkembangan pemikiran 

sejarah modern. Isu-isu ini dibincangkan 

secara dekat dengan penekanan yang tuntas 

terhadap aspirasi kebebasan dan perjuangan 

umat Islam di Indonesia.  

3. Isu politik 

Isu politik yang dikemukakan dalam 

Tafsir Al-Qur’an al-Karim ini mengupas 

persoalan demokrasi dan negara hukum. Ia 

menganalisis tafsiran fuqaha tentang prinsip 

syura, dan kebijakan hukum yang digariskan 

dalam pemerintahan. Perbahasan yang kritis 

turut dilakarkan tentang prinsip khalifah dan 

dawlah serta isu-isu politik yang mendasar. 

Perbincangannya adalah bersandarkan kitab-

kitab klasik yang menguraikan petunjuk Al-

Qur’an tentang kerangka politik Islam seperti 

yang diungkapkan dalam Tafsir al-Kabir oleh 

Ibn Taimiyah, Tafsir Al-Qur’an al’Azim oleh 

Ibn Kathir, Ahkam al-Sultaniyyah wal-

Wilayah al-Diniyah oleh al-Mawardi dan 

Madinah al-Fadilah oleh al-Farabi. Kupasan 

yang menarik dikemukakan tentang idealisme 

hukum, kefahaman demokrasi, tuntutan jihad, 

tata urus kerajaan dan perbincangan yang 

substantif tentang prinsip musyawarah.  

 

 

 
6 Rida, Muhammad Rashid (1922), Al-Khilafah wa al-

Imamah al-‘Uzma, Cairo: al-Manar Press, h. 50  

a. Keadilan  

Prinsip negara hukum yang 

dikemukakan dalam tafsiran ulama dan 

fuqaha Islam, dalam kerangka besarnya, 

dapat dirumuskan dari tafsiran Shaikh 

Muhammad Rashid Rida dalam kitabnya 

al-Khilafah al-‘Uzma: “The land of justice, 

which is the Land of Islam, is a land that 

has a true leader who establishes justice. 

This is contrary to the ‘land of injustice and 

aggression’, in which governorship is 

based on some ‘ethnic solidarity’ 

(`asabiyyah), practiced by some Muslims, 

regardless of the establishment of the 

Islamic rulings.”6 [Wilayah keadilan, yang 

merupakan wilayah Islam, adalah wilayah 

yang mempunyai pemimpin yang benar 

yang menegakkan keadilan. Ini 

bertentangan dengan ‘wilayah kezaliman 

dan agresif’, di mana kerajaan didasarkan 

kepada ‘solidaritas etnik (‘asabiyyah), 

yang diamalkan oleh sebagian Muslim, 

tanpa mengira pelaksanaan hukum Islam di 

dalamnya]. Al-Mawardi turut menekankan 

kepentingan mengangkat pemimpin yang 

layak dan bermoral, dan sanggup 

menegakkan keadilan. Beliau menulis: 

“People who are qualified to make 

decisions in the Land of Justice should 

choose a leader who possesses a good 

character and competency.”7 [Kalangan 

7 Al-Mawardi, ‘Ali b. Muhammad (2006), Al-Ahkam 

al-Sultaniyah, Qahirah: Dar al-Hadith, h. 22 



Ahmad Nabil Amir, Isu Sosio-Historis Dalam Tafsir Al-Qur’an Al-Karim … 
 

 
71 
 

yang layak membuat keputusan dalam 

Negara Keadilan harus memilih pemimpin 

yang mempunyai karakter yang mulia dan 

berwibawa].  

Ibn Taimiyah mengungkapkan 

bahawa “justice is the universal law of 

things” [keadilan adalah undang-undang 

universal bagi setiap benda]. 8 Beliau 

menganggap ‘pencapaian keadilan’ dalam 

sebuah negara sebagai upaya yang paling 

fundamental, dan layak mendapat 

dukungan Tuhan, walaupun bagi 

‘golongan yang tidak beriman’. Beliau 

menulis: “In this life, people prevail when 

justice prevails in their society even if they 

fall into various kinds of sins. However, 

people will not prevail when injustice and 

lack of rights prevail in their society.” 9 

[Dalam kehidupan ini, manusia berjaya 

apabila keadilan ditegakkan dalam 

masyarakat mereka meskipun terbenam 

dalam pelbagai bentuk dosa. 

Bagaimanapun, manusia tidak akan 

berjaya apabila ketidakadilan dan 

penghakisan hak bermerajela dalam 

masyarakat mereka].        

 
8 Ibn Taymiyah, Ahmad ibn ‘Abd al-Halim (2004), Al-

Majmu‘ah al-‘Aliyah min Kutub wa Rasa’il wa Fatawa 

Shaykh al-Islam, Riyad: Dar Ibn al-Jawzi, vol. 28, 

h.146 
9 Ibid. 146 
10 Jasser Auda, “Is Today’s Europe a Land of Islam?” 

http://www.onislam.net/english/shariah/contemporary-

issues/critiques-and-thought/453514-is-todays-europe-

land-of-islam.html?Thought=, diakses 17 Jan 2012 

 

Prinsip keadilan merupakan teras 

kepada maqasid al-shariah dan asas 

penting dalam sistem politik yang kukuh. 

Kitab Tafsir Al-Qur’an al-Karim ini 

mengemukakan analisis yang substantif 

tentang prinsip dan falsafah hukum dalam 

negara Islam. Ia merujuk secara ekstensif 

kepada Tafsir al-Manar yang mengupas 

isu yang berkait dengan amalan politik 

yang menggarap makna dan kefahaman 

yang mendasar tentang fiqh dawlah dan 

siyasah shar‘iyyah. Shaikh Rashid Rida 

merumuskan kerangka asas sistem 

kebebasan yang mempertahankan 

keadilan: “Indeed, many countries that are 

governed by Muslim leaders are countries 

where one is forced against practicing 

his/her religion and cannot reveal 

everything he/she believes in or fulfils 

his/her practical Islamic obligations, 

especially enjoining good, forbidden evil, 

and the ability to criticise rulings that go 

against the Divine Law. This land, 

according to some scholars, is a ‘Land of 

War’.” 10 [Sesungguhnya, banyak negara 

yang diperintah oleh pemimpin Islam 

Bagi mendapatkan kefahaman yang lebih jelas sila 

rujuk Al-Sarakhsi, al-Usul, vol.9, p. 182, Al-Kasani, 

Bada’i` al-Sana’i`, vol.7, p.80, Ibn Qudamah, Al-

Mughni, vol.9, p.14, Al-Nawawi, Rawdat al-Talibin, 

vol.10, p.49, Al-Zar`i, Al-Jawab al-Kafi, vol.1, p.101, 

Ibn Abidin, Hashiyat Raddul-Mukhtar, vol.4, p.45, Al-

Alusi, Ruh al-Ma`ani, vol.18, p.91, Nizam, Al-Fatawa 

al-Hindiyah, vol.2, h.179 

 

http://www.onislam.net/english/shariah/contemporary-issues/critiques-and-thought/453514-is-todays-europe-land-of-islam.html?Thought
http://www.onislam.net/english/shariah/contemporary-issues/critiques-and-thought/453514-is-todays-europe-land-of-islam.html?Thought
http://www.onislam.net/english/shariah/contemporary-issues/critiques-and-thought/453514-is-todays-europe-land-of-islam.html?Thought


 

 
Al Muhafidz: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir, Vol. 2, No.1, Februari 2022 72 
 

adalah negara di mana seseorang dihalang 

dari mempraktiskan agamanya dan tidak 

dapat menzahirkan setiap sesuatu yang 

diyakininya atau menyempurnakan 

tanggungjawab Islamnya yang praktikal, 

terutamanya menyuruh kepada yang 

makruf, menegah kejahatan, dan 

kesanggupan untuk mengkritik pemerintah 

yang menyalahi perintah wahyu. Wilayah 

ini, menurut sebagian ulama, adalah 

‘Wilayah Perang’]. 11 

Dalam tafsiran ayat 51, surah al-

Baqarah, kitab Tafsir ini membahaskan 

peranan Nabi (saw) untuk melanjutkan 

warisan para Anbiya’ (as) dalam 

menyampaikan risalah dan wahyu, 

termasuk menggariskan dasar politik yang 

adil: “Kewajiban Rasulullah (SAW) 

mengajarkan ayat-ayat Allah, 

menerangkan hikmat-hikmat dan 

mengajarkan apa-apa yang belum 

diketahui oleh ummat itu, seperti dari hal 

mengadili perkara, dari hal politik dan 

mengendalikan urusan pemerintahan 

negeri.”12 

 
11 Dalam mendefinisi negara Islam, Muhammad Asad 

menggariskan bahawa negara Islam adalah “suatu 

negara yang asas politiknya amat berbeda dengan 

model-model yang ada di penjuru dunia saat ini – yang 

sama sekali tidak dibangun di atas prinsip-prinsip 

nasionalisme maupun golongan, melainkan semata-

mata berdasarkan Al-Qur’an dan sunnah Rasul (saw).” 

Muhammad Asad (1987), Sebuah kajian tentang sistem 

pemerintahan Islam. Diterjemah dari Minhaj al-Islam 

fi al-Hukmi (Making Islamic Constitution). Afif 

Mohammad, Anwar Haryono (pent.), Batu Caves: 

Thinker’s Library, h. ix 
12 Tafsir Al-Qur’an al-Karim, h. 56 

Pada perbahasan ayat 143 dari 

surah al-Baqarah: “Supaya kamu menjadi 

saksi atas manusia” turut dibahas prinsip 

keadilan sebagai teras hukum dan syariat: 

“Yang ada dalam ayat 143 ini, artinya: 

“Supaya kamu menunjukkan kepada 

segenap bangsa manusia akan kebaikan 

dan kemurnian agama kamu dengan 

melakukan dan membuktikan keadilan dan 

pertengahan di dalam segenap pekerjaan 

agama kamu.” 13     

b. Demokrasi 

Demokrasi adalah “sistem kerajaan 

oleh rakyat berbanding oleh satu individu 

atau kelompok elit. Ia boleh dimaknakan 

sebagai kerajaan oleh sokongan populis; 

suatu bentuk kerajaan yang mana kuasa 

tertinggi terletak kepada rakyat dan 

dikendalikan secara langsung oleh mereka 

atau oleh perwakilan mereka yang dilantik 

secara bebas.”14 

Sistem demokrasi menuntut sebuah 

pemerintahan yang berteraskan hukum dan 

negara  madani, seperti ditegaskan dalam 

deklarasi pilihanraya Freedom and Justice 

13 Ibid, h. 41 
14 J. Paul Barker (2011) “Compatible? Incompatible? A 

Theoretical Analysis of Islam and Democracy”, e-

International Relations http://www.e-ir.info/?p=9107, 

diakses 12 Jan 2012.  Menurut Muhammad Asad, 

semangat dan falsafah demokrasi di barat harus 

didekap, kerana ia mewakili politik moderat yang 

menolak dua kutub ekstrim, diktatorial yang bercorak 

ortodoks, dan liberal moden, kerana: “yang kita 

butuhkan adalah penyusunan konstitusi Islami dalam 

‘satu kata’ yang sekaligus dapat menjawab tuntutan-

tuntutan yang ada sekarang ini.” Muhammad Asad, 

h..xi    

http://www.e-ir.info/?p=9107


Ahmad Nabil Amir, Isu Sosio-Historis Dalam Tafsir Al-Qur’an Al-Karim … 
 

 
73 
 

Party, Mesir: “The State is civil and 

civilian, for the Islamic State is civilian in 

nature (Negara adalah madani dan 

merangkul aspirasi sivil, kerana negara 

Islam adalah madaniyah dalam sifatnya).15  

Dalam tafsir ayat 244, surah al-

Baqarah, dirumuskan prinsip-prinsip sivil, 

asas demokrasi yang mempertahankan 

nilai hukum, dan kepedulian kepada 

rakyat: “Setiap ummat itu mempunyai dua 

tanggungjawab. Pertama menyiapkan tata 

tertib dalam negeri. Kedua 

mempertahankan keselamatan dari 

serangan luar dan kekacauan dalam 

negeri.”16  

c. Shura  

Shura, bermaksud konsensus 

bersama. Ia diungkapkan dalam Al-Qur’an 

sebanyak tiga kali yang dinyatakan melalui 

surah 2: 233, 3: 159, 38:42. Perbincangan 

tentang shura memberikan kefahaman 

yang positif, yang merujuk pada keputusan 

bersama dalam hal penyusuan anak, 

kerjasama dalam menangani urusan 

masjid, harakat Islam, dan dalam konteks 

semasa tentang pemilihan wakil parlimen 

melalui saluran demokrasi. Al-Qur’an 

menganjurkan amalan syura yang murni 

dan konsep shura dibahas dengan kritis 

 
15 Freedom and Justice Party (FJP) (2011) “Election 

Program, The Freedom and Justice Party, Egypt”, 

dipetik dari Marwan Bukhari “Revolusi Pasca 

Islamisme-Bahagian.II” 

dalam Tafsir ini, seperti yang terakam 

dalam tafsir surah 2: 233: “Maka jika 

kedua (ibu-bapanya) berkehendak 

memperhentikan (anaknya daripada 

menyusu) dengan kesukaan di antara 

keduanya dan musyawarat, maka tiada 

dosa atas keduanya.”17  

Penafsir menghuraikan 

kepentingan bermusyawarah dalam 

segenap hal, khususnya dalam urusan yang 

menyangkut tentang dasar pemerintahan: 

“Di sini dapat juga kita menilik bagaimana 

agama Islam telah menyuruh kita 

memusyawarahkan sesuatu pekerjaan 

walaupun dalam pekerjaan yang seperti ini, 

apalah lagi umpamanya kalau bergantung 

dengan urusan yang besar-besar seperti 

pekerjaan yang bersangkut dengan 

kepentingan umat.”18   

4. Isu Sosial 

Persoalan sosial yang diangkat dalam 

Tafsir ini menzahirkan kondisi sosial umat 

Islam di Indonesia dan cabaran kultur yang 

dramatik. Kehidupan sosial ini 

memperlihatkan kesan pertarungan antara 

kaum muda dan tua dan pergolakan budaya 

yang digasak oleh dakyah imperialis dan 

faham kristian yang hebat. Tafsir Al-Qur’an 

al-Karim ini mengungkapkan ide yang tuntas 

http://www.marwanbukhari.com/2011/12/revolusi-

pasca-islamisme.html, diakses 31 Dis 2011    
16 Tafsir Al-Qur’an al-Karim, h. 466 
17 Tafsir Al-Qur’an al-Karim, h. 426  
18 Ibid, h. 426 



 

 
Al Muhafidz: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir, Vol. 2, No.1, Februari 2022 74 
 

bagi menjawab permasalahan sosial yang 

diangkat, dan pembaharuan yang digerakkan, 

dengan merujuk kepada karya-karya tafsir 

yang muktabar seperti kitab Fath al-Qaqir 

oleh Imam Muhammad b. ‘Ali b. Muhammad 

b. ‘Abdullah al-Syaukani al-San‘ani (w. 1250 

H.), Tafsir al-Jalalayn oleh Imam Jalaluddin 

al-Mahally, dan Jalaluddin al-Suyuti (w. 911 

H), Anwar al-Tanzil wa Asrar al-Ta’wil oleh 

al-Qadi Abu Sa‘id ‘Abdallah b. ‘Umar al-

Baidawi, Tafsir al-Kashshaf oleh Imam Abul 

Qasim Mahmud ibn ‘Umar al-Zamakhshari, 

Ghara’ib Al-Qur’an oleh Nizamuddin al-

Hasan al-Naisaburi, al-Futuhat al-Ilahiyah 

oleh Syeikh Sulaiman Jamal dan sebagainya.  

Persoalan pokok yang dibincangkan 

adalah kemungkinan mencapai struktur sosial 

yang mencakup makna keadilan bagi seluruh 

kelompok sosial seperti yang dijelaskan 

dalam Al-Qur’an. Muhammad Asad dalam 

karyanya Islamic Constitution Making, 

menjelaskan tentang dasar perhubungan sosial 

dalam Islam: “Sistem sosial dalam Islam 

menawarkan alternatif-alternatif pemecahan 

yang mampu menjawab segala macam 

persoalan yang ada di semua kurun waktu, dan 

mampu berjalan seirama dengan 

perkembangan perjalanan ummat manusia.”19  

Ia mengetengahkan banyak isu sosial 

yang penting yang digarap dan dirumuskan 

 
19 Muhammad Asad, h. ix 
20 Al-Shawkani, Muhammad ibn-‘Ali ibn-Muhammad, 

Fath al-qadir al-jami‘ bayn fannay al-riwayah wal-

dari faham sosial yang luas, yang menyentuh 

tentang keadilan sosial, persamaan ekonomi, 

tuntutan dakwah, budaya taklid, kefahaman 

agama yang rasional, memperkasa ruh 

jama‘ah dan perjuangan islah. Ia memaparkan 

perbincangan falsafah yang ringkas yang 

disorot dari kerangka sosial yang luas dan 

kesan-kesannya dalam masyarakat. Ini disorot 

dari perbincangan tentang sejarah, 

nubuwwah, fitrah, syafaah, ijtihad, 

kemunafikan dan lain-lain. 

a. Munafiq 

Munafiq (jamak munafiqun) 

menurut tafsiran Imam al-Shawkani, ialah 

“orang-orang yang menzahirkan Islam dan 

membatinkan kekafiran.”20 Penulis Tafsir 

al-Quran al-Karim ini menghuraikan 

makna kemunafikan sebagai orang yang 

bermuka-muka: “Orang munafiqin yang 

bersifat kepala dua, melahirkan apa yang 

berlainan dengan yang di dalam hatinya 

dan mengakukan apa yang tidak pernah 

dilakukannya.”21  

Perbahasan yang terperinci tentang 

kefahaman ayat-ayat munafik ini, turut 

dikaitkan dengan karakter mukmin sebagai 

bandingannya, seperti yang dikemukakan 

pada tafsir ayat 207, surah al-Baqarah: 

“Dan setengah daripada manusia orang 

dirayah min ‘ilm al-tafsir, dinukil dari Tafsir Al-Qur’an 

al-Karim, h. 283  
21 Ibid. h. 54 



Ahmad Nabil Amir, Isu Sosio-Historis Dalam Tafsir Al-Qur’an Al-Karim … 
 

 
75 
 

yang menjual dirinya karena menuntut 

keridaan-keridaan Allah, dan Allah sangat 

penyantun dengan hamba-hambanya,” 

pentafsir menjelaskan: “Setelah panjang 

lebar dalam 3 ayat Tuhan menerangkan 

karakter orang yang manis mulut, tetapi 

busuk hatinya (munafiq), kemudian di 

sambung Allah dengan satu ayat lagi yang 

menerangkan sifat-sifat orang yang 

berlaku benar, ya’ni pepat di luar dan pepat 

juga di dalam, yang mengerjakan sesuatu 

karena menuntut keridaan Allah 

subhanahu-wa ta‘ala.” 22      

Perbincangan tentang karakter dan 

kepalsuan dakyah munafik turut diangkat 

khususnya dalam perbincangan ayat-ayat 

madaniyah dari surah al-Baqarah. Dalam 

kupasannya pada ayat 143, surah al-

Baqarah: “Dan tidak kami jadikan qiblat 

yang ada engkau (telah menghadap) 

atasnya itu melainkan supaya kami ketahui 

akan orang yang mengikut Rasul (saw) dari 

pada orang yang berbalik atas kedua 

tumitnya”23 pentafsir merakamkan 

pandangan yang diangkat dalam Tafsir al-

Manar: “Dan diketahui orang mu’min 

dalam fitnah ini, siapa yang tetap mengikut 

Rasul (saw) dan siapa orang yang munafiq, 

di mana kedua tumitnya telah dibalikkan 

oleh angin syubhat. Jikalau tiada dengan 

 
22 Ibid, h. 282 
23 Ibid, h. 43 
24 Ibid, h. 44 

percobaan ini, tentu orang mu’min dengan 

orang munafiq tak dapat dibeda-bedakan, 

kerana mereka sekalian sama-sama 

mendirikan dan menunaikan ‘amalan-

amalan yang zahir yang dituntut Tuhan.”24 

Sikap yang diserlahkan kaum 

munafiq terhadap perintah menukar kiblat 

ini memperlihatkan keraguannya terhadap 

risalah Rasul (saw) dan keyakinannya yang 

telah terhakis terhadap wahyu, seperti yang 

dinyatakan pentafsir dari Tafsir al-Manar: 

“Dan ketika itu orang munafiq berkata 

pula: “(Nabi) Muhammad (saw) mula-

mula sembahyang menghadap Baital 

Maqdis karena pujukan dari ahli kitab. 

Kemudian karena cintanya kepada tanah 

airnya dan karena hendak membesarkan 

tanah watannya itu, kembali pula ia 

menghadap ke Ka‘bah. Nyatalah (Nabi) 

Muhammad (saw) itu seorang yang tidak 

tetap pendiriannya. Syubhat-syubhat yang 

hendak menyesatkan itu semuanya tidak 

berpengaruh pada diri orang mu’min. 

Orang yang tetap dan ‘arif dalam 

keimanannya, hatinya rusuh dan kesal 

melihat manusia yang telah ragu bimbang 

dalam keimanannya itu. Sedang orang 

yang lemah keimanannya, imannya terus 

bergoncang karena terjadinya hal-hal 

itu.”.25 

25 Ibid, h. 42 

 



 

 
Al Muhafidz: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir, Vol. 2, No.1, Februari 2022 76 
 

b. Nubuwwah 

Soal kenabian, mukjizat, wahyu, 

kalam, risalah dan nubuwwah merupakan 

isu penting yang digarap dalam Tafsir ini. 

Kesinambungan risalah yang dibawa oleh 

para Anbiya, dengan “kedatangan Nabi 

Muhammad (saw) menyempurnakan 

syariat-syariat yang dahuluan daripadanya 

(saw)”26 hanya menyampaikan pesan 

tauhid yang sama. Nubuwwah dikaitkan 

dengan wahyu dan kenabian (as) yang telah 

direncanakan Tuhan dalam ilmuNya.  

Dalam ayat 124, Surah al-Baqarah, Tuhan 

berkata kepada Nabi Ibrahim (as): 

“Sesungguhnya aku menjadikan engkau 

Imam (ikutan) bagi sekalian manusia.”, 

pentafsir mengulas makna ayat yang 

menjelaskan darjat para nabi (as) yang 

telah dikurniakan risalah dan nubuwwah: 

“(dinyatakan) (Fa qalal) sebab kalimah 

(qala) tidak mempunyai perhubungan, 

karena menurut penerangan Syeikh 

Muhammad Abduh, memberi ingat bahwa 

pangkat imam itu adalah semata-mata 

kurnia dari Tuhan dan pilihan-Nya, 

bukanlah lantaran menyempurnakan 

kalimah (perintah) itu. Sebabnya, karena 

Imam di sini ialah ‘ibarat dari pada risalat 

(pangkat jadi rasul), sedang risalat itu tak 

dapat dicapai oleh usaha orang yang 

berusaha.” 27 

 
26 Ibid, h. 372 
27 Ibid, h. 342 

Tema seputar Nabi Ibrahim (as) 

banyak diangkat dalam Tafsir ini yang 

membincangkan kerangka dakwah 

Baginda (as) yang universal. Risalah yang 

suci ini (al-millah al-hanifiyah al-samhah) 

mempunyai makna dan kaitan yang rapat 

dengan kelompok “Yahudi dan Nasrani 

(yang) masing-masing mengatakan (Nabi) 

Ibrahim (as) dan anaknya memeluk agama 

mereka. 28  

Dalam tafsir surah al-Baqarah, ayat 

124: “Dan ingatlah (ketika) Ibrahim (as) 

dicobai Tuhannya dengan beberapa 

kalimah (perintah), maka 

disempurnakannya sekalian itu. Berkata 

Allah: sesungguhnya aku menjadikan 

engkau “Imam” bagi segala manusia, 

“Berkata Ibrahim (as): “dan (begitu juga 

hendaknya) dari pada anak cucuku. 

Berkata Allah: “sekali-kali tidak mengenai 

perjanjianku itu akan orang-orang yang 

zalim”,  pentafsir menjelaskan peranan 

Nabi Ibrahim (as) sebagai imam dan 

pemula risalah samawiyah yang 

memberikan dampak yang signifikan 

dalam tradisi agama Yahudi, Nasrani dan 

Islam: “Kembali Allah membicarakan 

pembicaraan-pembicaraan yang lalu, yakni 

perihal yang berkenaan dengan Nabi 

Ibrahim (as)…suatu yang disandarkan 

kepadanya agama Islam dan Nabi (saw) 

28 Ibid, h. 372 



Ahmad Nabil Amir, Isu Sosio-Historis Dalam Tafsir Al-Qur’an Al-Karim … 
 

 
77 
 

orang Islam, yang mana keduanya berasal 

dari satu pokok dan satu turunan yang 

sama-sama dibangga-banggakan oleh ahli 

kitab dan orang ‘Arab, yaitu agama Nabi 

Ibrahim (as) dan keturunannya (as). 29 

Seterusnya dipaparkan tentang 

sejarah perjuangan Baginda (as) 

menyampaikan risalah Tuhan di Iraq, 

Mesir dan Palestin: “Cukuplah di sini kami 

sebutkan bahwa Nabi Ibrahim (as) itu 

segenap bangsa dan agama cukup kenal 

mengetahui dan mengakui kelebihan dan 

kemuliaannya. Sedang orang musyrik 

Makkah pun telah mengenal kemuliaan 

(Nabi) Ibrahim (as) dan mereka mengakui 

bahawa mereka berasal dari turunan anak 

sosial, yang mulia itu, sebagaimana mereka 

mengakui bahwa mereka mendiami tanah 

haramnya dan menjadi abdi yang 

berkhidmat untuk menjaga rumah tua, 

tempat ibadat yang telah didirikannya itu.” 

30 

Pentafsir turut mengaitkan risalah 

Nabi Ibrahim (as) dengan keangkuhan 

yang dizahirkan oleh kaum Yahudi, yang 

menolak risalah Rasul (saw) yang terakhir, 

kerana mempertahankan faham 

asabiyyahnya yang bobrok: “Allah Ta‘ala 

menyebutkan di sini cerita Nabi Ibrahim 

(as) supaya mereka semuanya sama-sama 

mempercayai dan mengimankan kerasulan 

 
29 Ibid, h. 339 
30 Ibid, h. 340 

Nabi Muhammad saw. Dalam ayat ini – 

kata Imam Fakhrur Razy dalam tafsirnya – 

ada beberapa  hal yang perlu diinsafi orang 

Yahudi, Nasrani dan orang Arab 

musyrikin; Allah memerintahkan Nabi 

Ibrahim (as) agar menyempurnakan 

beberapa perintah…(hingga) tetaplah ia 

mencapai pangkat kenabian dan menjadi 

imam ikutan sekalian manusia.31 Hal inilah 

yang perlu diinsafi oleh segenap orang 

Yahudi, Nasrani dan orang musyrik, bahwa 

kebajikan itu tidak akan dapat dicapai di 

dunia atau di akhirat melainkan haruslah 

lebih dahulu dengan meninggalkan sifat-

sifat takbur dan durhaka; dan menjunjung 

sekalian hukum Allah dan taklif-taklif 

yang sudah diperintahkanNya.   

Dalam tafsirannya terhadap ayat 

241, Surah al-Baqarah: “Dan (ingatlah) 

seketika Ibrahim (as) dicobai Tuhannya 

dengan beberapa kalimah (perintah), maka 

disempurnakannya sekaliannya,”32 

pentafsir mengutip keterangan dari Tafsir 

al-Manar dan riwayat (athar) yang 

disandarkan kepada Ibn ‘Abbas (as) yang 

menghuraikan makna kalimah yang 

diungkapkan dalam ayat tersebut: “Dalam 

Tafsir al-Manar ada tersebut bahwa Allah 

Ta‘ala tak ada menerangkan kalimah-

kalimah apa yang dicobakan-Nya atas Nabi 

Ibrahim (as) dan tidak diterangkan-Nya 

31 Ibid, h. 340 
32 Ibid, h. 340 



 

 
Al Muhafidz: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir, Vol. 2, No.1, Februari 2022 78 
 

pula bagaimana cara-caranya Nabi Ibrahim 

(as) menyempurnakannya, karena orang 

Arab telah faham apa yang dimaksud 

dengan perkataan yang tersembunyi itu.” 33 

Seterusnya dibahaskan makna 

“pengujian” menurut tafsiran Ibn ‘Abbas 

(rad): “Yang dicoba, menurut kata Ibn 

‘Abbas (rad) yang dirawikan oleh ‘Ikrimah 

(rah): tak ada seorang juga yang dicoba 

Allah (swt) dengan agama ini, yang terus 

sama sekali dikerjakannya, kecuali Nabi 

Ibrahim (as)  yang telah diuji Allah dengan 

30 macam percobaan dari pekerjaan-

pekerjaan Islam. Ibn ‘Abbas telah 

menetapkan: yaitu 10 dari surat al-Ahzab 

ayat 35, dan 10 dari surat al-Mu’min ayat 1 

dan dari surat al-Ma‘arij.” 

“Ada juga menyebut Nabi Ibrahim 

(as) dicobai Allah (swt) dengan 7 macam, 

yaitu dicobai dengan matahari, bulan, 

bintang, berkhitan di masa tua, dibakar, 

menyembelih puteranya Isma‘il (as), dan 

dengan berhijrah meninggalkan tanah 

airnya (‘Iraq); tafsir Abu’s Su‘ud.”34   

Penafsir turut menukil pandangan 

Shaykh Muhammad Rashid Rida yang 

menyangkal tafsiran yang diambil dari 

riwayat Isra’iliyat tentang makna kalimah 

(perintah) dalam ayat tersebut: “Ada yang 

mengata yang dimaksud dengan kalimah di 

sini ialah perintah menyuruh berkumur-

 
33 Ibid, h. 340 
34 Ibid, h. 341 

kumur…(dan amalan fitrah yang lain), 

mengulas pandangan ini penafsir al-Manar 

menegaskan: “Inilah satu keberanian yang 

amat heran terhadap Al-Qur’an. Tak syak 

lagi pada saya bahwa inilah satu-satunya 

pengajaran yang telah diselipkan orang 

Yahudi kepada orang Islam, agar mereka 

menjadikan agamanya permainan. Di 

manakah agaknya kelemahan ‘akal yang 

melebihi dari pada orang yang mengatakan 

seperti ini: “sesungguhnya Allah Ta‘ala 

telah mencobai akan seorang Nabi (as) 

yang terkenal sebesar-besar Nabi (as) 

dengan pekerjaan-pekerjaan yang seperti 

ini, dan telah memuji pula atasnya kerana 

ia telah menyempurnakan pekerjaan-

pekerjaan tersebut dan dijadikan-Nya pula 

perintah-perintah yang tersebut itu sebagai 

pendahuluan bagi keangkatannya akan 

menjadi imam bagi sekalian manusia dan 

menjadi usul bagi sedemikian itu, 

seandainya ditaklifkan kepada kanak-

kanak yang sudah mumayyiz pun tentu 

dengan mudah sekali dapat 

disempurnakannya dan sudah tentu tidak 

akan disebutkan yang demikian itu suatu 

pekerjaan yang terlampau besar sekali.35     

c. Fitrah  

Sunan atau “celupan Allah” pada 

zahirnya (literal) bermaksud ketentuan 

Allah (sunnat Allah) yang diatur sejak 

35 Ibid, h. 341 



Ahmad Nabil Amir, Isu Sosio-Historis Dalam Tafsir Al-Qur’an Al-Karim … 
 

 
79 
 

azali. Persoalan ini dibincangkan dalam 

konteks alam dan sifat lahiriah insan 

seperti yang diuraikan pada tafsir surah al-

Baqarah, ayat 246-47: “Sunnah Allah telah 

berlaku pula, selama sesuatu kaum 

mengingat Allah, selama itu pula kaum 

tersebut dimuliakan Tuhan, dan apakala 

kaum itu telah mengabaikan titahnya, 

maka kaum itu pun akan diganti Allah 

dengan umat yang lain, sebagaimana yang 

diperlakukan Allah terhadap kepada kaum 

Bani Israel.”36  

Pada ayat 241, surah al-Baqarah: 

“Dan (ingatlah) seketika Ibrahim (as) 

dicoba Tuhannya dengan beberapa 

kalimah (perintah), maka 

disempurnakannya sekaliannya”,37 

diuraikan makna fitrah dari ungkapan 

‘kalimah’ yang disempurnakan: “Ada yang 

mengata yang dimaksud dengan kalimah di 

sini ialah: perintah menyuruh berkumur-

kumur, memasukkan air ke hidung, 

bersugi, menggunting kumis, menyikat 

(menyisir) rambut kepala, memotong 

kuku, mencabut bulu ketiak, mencukur 

rambut ari-ari, berkhitan dan istinja’.” 38 

Balasan pahala dan siksa yang 

ditentukan Tuhan juga, menurut pentafsir, 

adalah suatu aturan alam juga: “Allah 

 
36 Ibid, h. 369 (Al-Baqarah, 2: 246-47) 
37 Ibid, h. 340  
38 Ibid, h. 340 
39 Ibid, h. 47 

Ta‘ala yang memiliki sekalian makhluk 

akan membalas mereka baik di dunia 

maupun di akhirat dengan memberi pahala 

pada orang yang ta‘at dan beramal baik, 

menyiksa dan menghinakan segala orang 

yang pemalas dan durhaka. Dengan ini, 

seperti kata Tantawi, sempurnalah tarbiah 

dan peraturan ‘alam.”39    

d. Tasawwuf 

Perbincangan isu tasawwuf 

menghuraikan kesan dan pengaruh mistik 

dalam perkembangan Islam di Indonesia, 

serta falsafah dan khittah pemikiran dalam 

tariqat sufi yang masyhur.40 Tafsirnya 

membahaskan pemikiran dan idea yang 

dilahirkan oleh ulama-ulama sufi yang 

masyhur seperti Ibn al-‘Arabi yang 

mempelopori faham wahdat al-wujud, dan 

pendirian pentafsir mengenainya. 

Pentafsir mendukung aspek-aspek 

positif dari tasawwuf, dan menzahirkan 

pandangan yang inklusif yang mendakap 

fikrah moden tentang tasawwuf, seperti 

dihuraikannya pada ayat 204-206, surat al-

Baqarah: “Sungguhpun dalam beberapa 

ayat ini, Al-Qur’an kelihatan mencela 

orang yang meminta dunia semata-mata, 

tetapi bukanlah dia melarang kaum 

Muslimin mengurus dunianya. Tidak! 

Menuntut dunia tidak terlarang dan sengaja 

40 Seperti aliran al-Shadhiliyah, al-Akbariyah dan al-

Qadiriyah. Perbincangan tentang mazhab dan tabaqat 

al-sufiyyah ini dirujuk dari karya-karya tasawuf al-

Ustaz Zainal Arifin Abbas.  



 

 
Al Muhafidz: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir, Vol. 2, No.1, Februari 2022 80 
 

telah menjadi hak tiap-tiap makhluk yang 

hidup di atas dunia ini! Akan tetapi yang 

terlarang itu ialah “menuntut dunia dengan 

cara (jalan) yang buruk” bukan 

menuntutnya dengan cara yang baik, bagus 

dan halal. Menuntut dunia dengan cara 

yang tersebut belakangan ini sedikit juga 

tidak berlawanan dengan taqwa kepada 

Allah bahkan akan menambah taqwa itu 

pula, kata penafsir al-Manar, serta 

menambah memudahkan orang 

mempelajari agamanya.”41 

Dalam penafsirannya, penafsir 

turut membandingkan sifat kesederhanaan 

dan moderat (pertengahan) dalam praktis 

tasawwuf Islam dengan pekerjaan agama 

yang ekstrim yang dikerjakan oleh umat 

yang terdahulu: “Dengan peraturan ini 

nyatalah perbedaan antara agama Islam 

dengan agama-agama lain yang lebih 

dahulu datang dari pada Islam, yakni 

agama-agama itu berpendapat bahwa: 

“menyiksa jasad dan mencegahnya dari 

segala kebaikan-kebaikan barang dunia ini, 

itulah asal dan asas agama-agama itu.”42 

e. Syafa‘at 

Syafaat, seperti yang ditakrifkan 

oleh Kamus Dewan (ed. 4), ialah; 

kelebihan yang dikurniakan Allah kepada 

Rasulullah saw untuk menolong umat 

Baginda saw di Padang Mahsyar kelak: 

 
41 Ibid, h. 283 
42 Ibid, h. 283 

barang pintanya dikabulkan Allah swt 

dengan berkat Nabi Muhammad (saw).43 

Syafaat juga diungkapkan sebagai wasilah 

bagi menyampaikan hajat dan harapan. 

Kitab Tafsir Al-Qur’anul Karim ini banyak 

mengupas persoalan syafa‘at yang 

dikaitkan dengan keimanan terhadap hari 

akhir dan kebenaran syafaat di akhirat. 

Dalam ayat 123, surah al-Baqarah 

dinyatakan: “Dan takuti oleh kamu akan 

suatu hari yang tidak dapat suatu diri 

menggantikan diri yang lain barang suatu 

jua, dan tidak diterima tebusan dari 

padanya dan tidak berguna kepadanya 

syafa‘at; dan mereka tidak akan diberi 

pertolongan”, penafsir menghuraikan 

pengaruh keyakinan terhadap syafa‘at, 

yang menurutnya kalangan yang jahil akan 

maqasid syariat akan menyandarkan 

seluruh pengharapannya terhadap syafaat 

tanpa menyempurnakan ikhtiar: 

“Diteruskannya jugalah pekerjaan itu 

(yang salah dan terlarang) dengan 

pengharapan akan mendapat ampunan di 

belakang hari ;…ampunan yang diharap 

dari pertolongan orang lain, ya’ni ampunan 

yang akan didapati dari syafa‘at orang lain, 

misalnya dari nabi-nabi nya (as), orang-

orang saleh.  

Sebagaimana yang diketahui orang: 

bahwa pengaruh harapan yang seperti ini 

43 http://prpm.dbp.gov.my/Search.aspx?k=syafaat, 

diakses 22 Jan 2012 

http://prpm.dbp.gov.my/Search.aspx?k=syafaat


Ahmad Nabil Amir, Isu Sosio-Historis Dalam Tafsir Al-Qur’an Al-Karim … 
 

 
81 
 

amat kerasnya. Seandainya pengharapan 

yang seperti itu dibiarkan berleluasa, 

niscaya rusaklah peraturan-peraturan dunia 

ini, kerana dihawatiri orang sama sekali 

tidak akan mau lagi melakukan perbuatan 

yang baik, kalau disangkanya cukuplah 

pertolongan orang lain yang akan 

menolong dan melepaskannya dari pada 

siksaan Allah. Keadaan yang seperti ini 

tidak sesuai dengan sunnah Allah (swt) 

yang sudah ditetapkan-Nya. Syafa‘at itu 

sebenarnya ada, tetapi bagi orang yang 

sudah menanam benihnya lebih dahulu 

dalam dunia ini, sebagaimana yang telah 

diterangkan panjang lebar dalam Tafsir Al-

Qur’anul Karim ini.” 44  

Konsep syafaat ini dikaitkan 

dengan keputusan Tuhan di hari akhir, 

yang tidak menerima syafaat dan tebusan 

sama sekali, karana setiap diri harus 

menanggung hasil usaha tangannya 

sendiri, tanpa dapat mengharapkan sesiapa 

untuk menebus dan memikulnya: “Ayat ini 

sudah juga disebutkan dalam ayat yang 

lalu, supaya pengajaran Al-Qur’an itu 

selamanya mendapat penerimaan yang 

penuh dari pembaca dan pendengarnya, 

agar semakin hidup berjiwa meresap ke 

dalam diri orang yang membacanya dan 

juga untuk menerangkan kepada kita 

 
44 Ibid, h. 328 
45 Ibid, h. 328 

bahwa: di akhirat tebusan dan syafaat itu 

sama-sama tidak akan diterima. 45        

 

f. Sejarah Bani Isra’il / Isra’iliyat 

Persoalan sejarah yang signifikan 

diangkat dalam Tafsir Al-Qur’an al-Karim 

ini dengan mengupas pemikiran dan 

idealisme sejarah yang diungkapkan dalam 

tafsir-tafsir klasik seperti Tafsir al-Kabir, 

oleh Imam al-Razi, Jami‘ al-Bayan dan 

Tarikh al-Umam wal Muluk oleh Syaikh 

Mufassirin Abu Ja‘far Muhammad b. Jarir 

al-Tabari,46 Al-Muntazam oleh Ibn al-

Jawzi, dan al-Bidayah wal-Nihayah oleh 

Ibn Kathir. Persoalan sejarah yang yang 

dilakarkan dalam tafsir ini mengupas 

tentang sejarah Bani Israil, kisah 

Isra’iliyat, syariat umat yang terdahulu dan 

silsilah kerasulan, yang memperlihatkan 

aspirasinya untuk “berhakim kepada 

sejarah” kerana pengalaman sejarah turut 

penting untuk mencetuskan aspirasi 

dakwah dan risalah. 

Bani Isra’il adalah suatu bangsa 

yang lahir dari keturunan Nabi Ya‘kub 

(as). Al-Qur’an banyak menyingkap 

warisan pemikiran Bani Israil dan tradisi 

agama dan sejarah penindasannya di 

bawah cengkaman Fir‘aun. Ia turut 

memerihalkan “perilaku orang Yahudi 

akan kenabian, terhadap Nabi Muhammad 

46 Rujukan dari kitab-kitab tarikh yang substantif 

dipaparkan pada, h. 339-341 



 

 
Al Muhafidz: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir, Vol. 2, No.1, Februari 2022 82 
 

(saw), Nabi Musa (as), dan Nabi-Nabi (as) 

yang lain, kelaziman mereka 

menyembunyikan yang haq, cara dan sikap 

menyembunyikan itu.” Menurut pentafsir, 

keangkuhan dan kezaliman yang 

diteruskan oleh puak Yahudi hanya 

merendahkan martabatnya, kerana 

“pangkat keimanan dan ketinggian dalam 

agama tidak akan dapat dicapai orang-

orang yang zalim.”47  Dalam kitab Tafsir 

ini, dipaparkan dengan jelas keangkuhan 

golongan Yahudi, Nasrani dan Musyrik, 

dan persamaannya dengan sikap 

sebahagian umat Islam yang berkeras 

mempertahankan “sifat-sifat pembantah 

dan berkeras kepala (mereka) dalam 

perkara-perkara yang batal (sesat). 

Pada tafsir surah al-Baqarah, ayat 

124, yang berbunyi: “Dan ingatlah (ketika) 

Ibrahim (as) dicobai Tuhannya” pentafsir 

menghuraikan kefahaman ayat yang zahir 

yang memberi kefahaman tentang ahli 

kitab dan keyakinan mereka terhadap Al-

Qur’an dan kenabian Nabi Ibrahim (as): 

“Sebagaimana biasanya Tafsir al-Manar 

mengemukakan pendapatnya dalam soal-

soal yang penting, demikian juga dalam 

 
47 Tafsir al-Quranul Karim, h. 340 
48 Ibid, h. 338 
49 Tafsir ini memuatkan perbincangan yang kritis tentang 

kitab dan syariat yang diturunkan kepada umat terdahulu, 

yang menurut pentafsirnya: “Sepanjang pendapat kami 
adalah baik kita perhatikan dan kalau perlu dikutip perkataan-

perkataannya sekadar untuk mendapatkan suatu 

perbandingan dalam soal-soal yang kami rasa 

memerlukannya dan menghajatinya.” Tafsir al-Quranul 

ayat ini. Katanya: “Sesungguhnya engkau 

dapat melihat perkataan (Tuhan) di sini 

berlaku dengan ringkas dan secara isyarat 

sahaja. Ini menunjukkan bahwa bangsa 

‘Arab itu orang yang tajam fikirannya, 

bersih hatinya, halus fahamnya dan lemah 

lembut perasaannya, demikian juga ayat ini 

dapat pula dijadikan hujah terhadap kedua 

partai itu (ahli kitab dan ‘Arab musyrikin). 

Kerana sekalian ahli kitab, sebagaimana 

yang telah diterangkan, sama-sama 

membesarkan Nabi Ibrahim a.s. serta 

mengi‘tiqadkan kenabiannya bahkan orang 

Israiliyah membanggakan keturunannya 

kepadanya. 

Demikianlah hujah-hujah al-

Qur’an kepada ahli kitab untuk 

memperbaiki agama mereka dan 

meninggikan mereka padanya, karena 

agama Allah itu satu jua pada jauharnya.”48   

Perbahasan tentang sejarah Bani 

Isra’il dan kisah-kisah Isra’iliyat yang 

diangkat dalam Tafsir ini dirujuk dari 

Tafsir Kisan al-Hisan oleh al-Tha‘laby, 

Irshad al-‘Aql al-Salim oleh Abu’s Su‘ud 

dan Ahkam Al-Qur’an oleh Ibn al-‘Arabi.49 

Dalam tafsir ayat 123, surah al-Baqarah 

Karim. Ibn al-‘Arabi dalam tafsirnya mengungkapkan 

keharusan membicarakan perihal Bani Isra’il berdasarkan 

keterangan hadith: (Ceritakan dari Bani Isra’il dan tidak 

mengapa). Ibn Kathir, Al-Bidayah wa’l-Nihayah. 1/xviii. Ibn 
al-‘Arabi, Abu Bakr Muhammad b. ‘Abdullah (2006), Ahkam 

Al-Qur’an (Hukum-Hukum dalam Al-Qur’an). Muhammad 

Ramzi Omar (penterj.), Putrajaya: Jabatan Kemajuan Islam 

Malaysia (JAKIM), h. 46  

 



Ahmad Nabil Amir, Isu Sosio-Historis Dalam Tafsir Al-Qur’an Al-Karim … 
 

 
83 
 

diungkapkan tentang kedangkalan dan 

kejahilan mereka mempertahankan nilai 

yang bobrok yang rusak dan 

keangkuhannya menolak wahyu yang 

diutuskan: “Adapun orang Bani Isra’il 

mereka tidak hendak bergerak dan berkisar 

dari pendiriannya, kerana mereka banyak 

sekali mempercayai kifarat-kifarat yang 

akan menutupi dosanya, kifarat yang akan 

menghapuskan kesalahannya, 

mempercayai syafa‘at Nabi Nabi (as) 

mereka yang amat banyak itu. Sebab itu 

Tuhan terus memutuskan segala tali temali 

pengharapan mereka itu.” 50  

Turut dibahaskan adalah kesan 

sejarah mereka yang signifikan dalam 

perkembangan peradaban di Mesir dan 

“nikmat-nikmat yang dianugerahkan-Nya 

kepada kaum itu”: “Kejahatan budi pekerti 

kaum Bani Israil, baik yang berhubung 

dengan urusan agama ataupun yang 

bersangkut dengan amal-amalan mereka 

yang sudah mereka buktikan di atas papan 

catur penghidupan dunia.”51 Isu yang turut 

diangkat adalah seputar daya juang dan 

nilai pengajaran yang positif dari 

ketahanan bangsa Isra’il, serta 

perbandingan dengan syariat yang 

termaktub dalam tradisi agamanya: 

 
50 Ibid, h. 339 
51 Ibid, h. 339 
52 Ibid, h. 365, Perbincangan yang dibentangkan pada 

ayat 124, menzahirkan upaya yang menarik dalam 

“Memberikan uraian mengenai perbedaan 

pendapat agama Islam dan syari‘at Bibel 

atau syariat (Nabi) Musa (as) jika benar 

syari‘at (Nabi) Musa (as) berbentuk 

demikian. 

Pembaca kami yang budiman 

manakala telah memperbandingkan syariat 

(Nabi) Musa (as) berdasarkan apa yang 

tersurat dalam Bibel yang ada sekarang ini 

yang masih dipraktekkan oleh manusia-

manusia pengikutnya yang setia, menurut 

keterangan penyelidik-penyelidik agama, 

menyatakan kepada kita betapa perbedaan 

antara syariat yang di dalam Bibel tersebut 

dengan yang di dalam syariat Islam dewasa 

ini.”52 

g. Tarbiah ‘alam 

Dalam tafsirnya pada surah (1) 

dijelaskannya tentang hubungan yang 

teratur antara langit, bumi dan matahari 

dalam pergerakan falak: “Dialah yang 

sudah menjadikan sekalian yang ada pada 

bumi ini untuk kamu.” Maka oleh karana 

muslihat yang hasil pada alam sufla (bumi) 

ini hanya teratur oleh sebab gerak falak 

(matahari d.l.l.) menurut kebiasaannya, 

sebab itu Allah mengiringi ayat yang di 

atas dengan firmannya: “Kemudian 

menuju ke langit, maka dijadikan-Nya 

membahaskan latar pemikiran dan pendirian ahli kitab 

terhadap risalah Islam, dalam “mendirikan hujah 

(tuntutan) terhadap ahli kitab, yahudi keadaan mereka 

yang mempermain-mainkan agamanya dan keadaan 

mereka dalam masyarakat dengan orang mu’min.  



 

 
Al Muhafidz: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir, Vol. 2, No.1, Februari 2022 84 
 

tujuh petala langit. Dan Dia amat 

mengetahui dengan tiap-tiap sesuatu.”53       

Penafsir turut mengutip pandangan 

Syaikh Tantawi Jawhari yang 

menghuraikan keunikan sistem cakrawala 

dan keseimbangan alam yang tercipta 

seperti yang tercantum pada tafsir surah al-

Fatihah, ayat 2: “Ilmu menjadikan dan 

mengatur ‘alam, ‘ilmu ini terkandung pada 

(tafsiran) Rabb al-‘Alamin karena itu, al-

Ustaz Syeikh Tantawi Jauhari ada 

menerangkan dalam kitab tafsirnya: ma‘na 

Rabb al-‘Alamin “ialah mengaturkan 

sekalian alam”. Maka tak syak lagi, pada 

kalimat ini termasuklah sebagian besar dari 

ilmu pengetahuan. ‘Alam ini terbahagi dua. 

“‘Alam atas” dan “alam bawah.” Sebab 

kita telah maklum semuanya itu perbuatan 

Allah (swt) yang termasuk dalam bekas 

rahmat-Nya dan pengatur-Nya pada 

sekalian alam. 

Sebab itu ilmu riyadiyah 

(mathematics) dan tabi‘ah (nature) 

termasuk juga pada tarbiah ‘alam, 

disertakan ilmu pertukangan yang lain-

lain, seperti ilmu pengukur masa, ilmu 

penarik, dan lain-lain. Alhasil sekalian 

ilmu pertukangan, ilmu penimbang, ilmu 

pengukur, ilmu landbouw, ilmu tabib 

(kedokteran) semuanya termasuk dalam 

Rabb al-‘Alamin kerana semuanya 

 
53 Ibid, h. 48 
54 Ibid, h. 48 

pecahan dari tabi‘iyah dan riyadiyah. 

Demikian juga sekalian cabang ilmu, dan 

pertukangan yang ada di bawah langit atau 

di atasnya…dari itu Syeikh Tantawy telah 

memberi konklusi di dalam tafsirnya: 

“Orang Islam belum dapat memuji Allah 

dengan sebenar-benarnya selama mereka 

belum mengetahui peraturan tabiat (nature) 

dan sekalian keajaiban perbuatan Allah. 

Manakala ummat Islam bermaksud hendak 

memuji Allah dengan sebenar-benarnya 

maka hendaklah lebih dahulu mereka 

mempelajari sekalian peraturan dan 

kehalusan kejadian sekalian makhluk.”54   

Perbincangan tentang alam ini 

dikaitkan dengan tauhid dan ketundukan 

kepada Tuhan yang lahir dari kefahaman 

dan pencerapan terhadap ayat-ayat Tuhan 

yang terbentang di alam malakut dan 

shahadah. Dalam tafsir surah 2: 103, 

diungkapkan bahwa kejadian alam yang 

luas adalah penzahiran kuasa Tuhan dan 

bukti keesaanNya: “Untuk menerangkan 

keesaan-Nya itu, banyak sekali ayat-ayat 

dan keterangan yang disebut-Nya seperti 

langit dengan keindahan cakrawalanya, 

bumi dengan isi-isinya.” 55    

 

 

 

   

55 Ibid, h. 57 



Ahmad Nabil Amir, Isu Sosio-Historis Dalam Tafsir Al-Qur’an Al-Karim … 
 

 
85 
 

PENUTUP 

Dari analisis ringkas seputar isu-isu 

politik dan sosial dalam kitab Tafsir Al-

Qur’an al-Karim karya al-Ustaz H. A. Halim 

Hasan, H. Zainal Arifin Abbas dan Abdur 

Rahim Haitami, dapatlah disimpulkan bahwa 

karya ini menzahirkan idealisme 

pembaharuan yang diperjuangkan oleh Sayid 

Jamal al-Din al-Afghani, Shaykh Muhammad 

‘Abduh dan Sayid Muhammad Rashid Rida.  

Ia mengangkat aliran al-ra’y dan al-ma’thur 

dan mengembangkan aliran modernis dan 

klasik dalam pentafsiran. Isu-isu politik dan 

sosial yang ditangani memperlihatkan 

idealisme moden dan fikrah pembaharuan 

yang diketengahkan dalam mengupas isu 

demokrasi dan syura, kebebasan, 

kemunafikan, nubuwwah, sejarah Bani Isra’il, 

tasawwuf, khittah sosial, kebijakan politik, 

kejadian alam, fitrah, dan syafaah. Ia 

merupakan antara karya tafsir kontemporer 

yang penting dalam perkembangan aliran 

pemikiran tafsir dalam kurun ke 20 di 

Indonesia. Kekuatan tafsir yang dihasilkan 

semenjak pertengahan awal kurun ke 20 ini 

adalah keupayaannya mengangkat dan 

memperjuangkan isu-isu yang menyentuh 

aspirasi kehidupan dan idealisme perjuangan 

masyarakat Islam di Indonesia yang terikat di 

bawah pengaruh Belanda. Dalam mengolah 

isu-isu yang terkait dengan pemikiran politik 

Islam, dan kebebasan akliah, tafsir ini 

menguatkan aliran tafsir yang diperjuangkan 

oleh Shaykh Muhammad ‘Abduh dan Sayyid 

Muhammad Rashid Rida yang menegakkan 

hujah dan idealisme sosial Islam yang moden 

dalam pentafsiran. Ia menzahirkan kefahaman 

nas yang rasional yang dipertahankan dengan 

keterangan dalil Al-Qur’an dan al-hadith yang 

berkesan, dalam usahanya menggerakkan 

pembaharuan dan mengembangkan pengaruh 

madrasah Tafsir al-Manar yang komprehensif 

di rantau ini.  

DAFTAR PUSTAKA 
 

Abdul Halim Hasan, Zainal Arifin Abbas, 

Abdul Rahim Haitami (1952), Tafsir al-

Quran al-Karim, Penang: Persama 

Press. 

Abdul Halim Hasan et al. (1960), Tafsir al-

Quran al-Karim, ed. 2, Medan: Yayasan 

Persatuan Amal Bakti. 

Al-Qurtubi (2006), Al-Jami‘ li Ahkam Al-

Qur’an. ‘Abd Allah bin ‘Abd al-Muhsin 

al-Turkiy (ed.), Bayrut: Mu`assasat al-

Risalah.  

Al-Baydawi, Abu al-Khayr ‘Abd Allah bin 

‘Umar bin Muhammad bin ‘Ali 

(1418H), Anwar al-Tanzil wa Asrar al-

Ta’wil, Muhammad ‘Abd Al-Rahman 

(ed.), Bayrut: Dar Ihya’ al-Turath al-

‘Arabi. 

Al-Shawkani, Muhammad ibn ‘Ali ibn ‘Abd 

Allah (1414H), Fath al-Qadir, Bayrut: 

Dar al-Kalim al-Tayyib. 

Al-Tabari, Abu Ja‘far Muhammad ibn Jarir 

(1420H), Jami‘ al-Bayan fi Ta’wil Al-

Qur’an, Ahmad Muhammad Shakir 

(ed.), Bayrut: Mu’assasat al-Risalah. 

Hamka (1966), Kenang-Kenangan Hidup, 

Kuala Lumpur: Pustaka Antara.  



 

 
Al Muhafidz: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir, Vol. 2, No.1, Februari 2022 86 
 

Izutsu, Toshihiko (2002), Ethico-Religious 

Concepts in the Quran, Canada: McGill 

University Press. 

Muhammad Asad (1987), Sebuah Kajian 

tentang Sistem Pemerintahan Islam. 

Diterjemah dari Minhaj al-Islam fi al-

Hukmi (Making Islamic Constitution). 

Afif Mohammad, Anwar Haryono 

(pent.), Batu Caves: Thinker’s Library. 

Rida, Muhammad Rashid (1922), Al-Khilafah 

wa al-Imamah al-‘Uzma, Cairo: al-

Manar Press. 

Rida, Rashid (1947M/1366H), Tafsir al-

Manar, Kaherah: Dar al-Manar. 


