
Al Muhafidz: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir 
Vol. 2 No. 1, (2022), pp. 39-49 

 

 
Al Muhafidz: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir, Vol. 2, No.1, Februari 2022 39 

 

PENAFSIRAN AYAT-AYAT MUTASYÂBIHÂT DALAM AL-QUR’AN 

(Telaah Komparatif Antara Tafsir Al-Thabari dan Tafsir Anwar Al-Tanzil) 

 

 

Anindita Ahadah 

UIN Sunan Gunung Djati Bandung 

Email: aninditaahadah@gmail.com 

 

Abstract 

The Qur'an is a guide for mankind which lays down basic principles in all matters of life 

and is a universal book. Since its birth 15 centuries ago until now, the Muslim Ummah has always 

faced complex and growing humanitarian problems. Because of that need, finally the scholars' 

studied the meanings in the Qur'an. Al-Tabari and Al-Baidawi are mufassir who are pious in 

various sciences, their interpretative works have been widely recognized by many scholars' and 

become a reference for other commentators in interpreting the Qur'an, even Al-Baidhawi's 

interpretation works are a must for Al students -Azhar. Therefore the author intends to examine 

the mutasyabihat verses in the Qur'an relating to the physical God (ayat tajsim) which consist of 

three words namely wajh (face), yad (hand), and ain (eye) because the author feels This theme 

will be very interesting and important if discussed in depth, because this theme relates to the creed 

and belief of humans in Allah SWT. 

 

 

Abstrak 

 Al-Qur’an merupakan sebuah petunjuk bagi umat manusia yang meletakkan dasar-

dasar prinsipil dalam segala persoalan kehidupan dan merupakan kitab universal. Sejak 

kelahirannya 15 abad yang lalu hingga sekarang, ummat Islam selalu menghadapi persoalan 

kemanusiaan yang kompleks dan semakin berkembang. Karena kebutuhan itu, akhirnya para 

ulama’ mengkaji makna-makna dalam Al-Qur’an. Al-Thabari dan Al-Baidawi merupakan 

mufassir yang alim dalam berbagai ilmu, karya tafsirnya telah banyak diakui oleh banyak ulama’ 

dan menjadi rujukan bagi mufassir lain dalam menafsirkan Al-Qur’an, bahkan karya tafsir Al-

Baidhawi menjadi literatur wajib bagi mahasiswa Al-Azhar. Oleh karena itu penulis bermaksud 

meneliti ayat-ayat mutasyabihat dalam Al-Qur’an yang berkaitan dengan fisik Tuhan (ayat tajsim) 

yang terdiri dari tiga kata yaitu wajh (wajah), yad (tangan), dan ain (mata) karena penulis rasa 

tema ini akan sangat menarik dan penting jika dibahas secara mendalam, karena  tema ini 

berhubungan kepada akidah dan kepercayaan manusia kepada Allah SWT. 

 

Kata Kunci: Mutasyabihat, Al-Thabari, Al-Baidhawi 

 



Anindita Ahadah, Penafsiran Ayat-Ayat Mutasyâbihât Dalam Al-Qur’an … 

 
40 

PENDAHULUAN 

Mutasyabih secara bahasa berarti 

syubhah, yakni adalah keadaan dimana salah 

satu dari dua hal tidak dapat dibedakan karena 

ada perbedaan diantara keduanya secara 

konkret maupun abstrak. Dikatakan pula 

mutamatsil (sama atau serupa) dalam 

perkataan dan keindahan. Dan dengan ini 

Allah SWT mensifati Al-Qur’an seluruhnya 

mutasyabih,1 maksudnya adalah sebagian 

kandungan Al-Qur’an serupa dengan sebagian 

yang lain dalam kesempurnaan dan 

keindahan, dan sebagian membenarkan 

sebagian yang lain serta sesuai pula 

maknanya.2  

Pengertian muhkam dan mutasyabih 

diatas merupakan pengertian umum yang 

tidak menyisakan perdebatan bagi para ulama. 

Namun ketika term  ini mulai diartikan secara 

terminologi menimbulkan perdebatan 

diantara para ulama. Sebagaimana ayat Al-

Qur’an yang menjelaskan ayat muhkam dan 

mutasyabih terdapat dalam surah Ali Imran 

ayat 7: 

ت  هُوَ ٱلَّذِيٓ أنَزَلَ عَلَيۡكَ ٱلۡكِتََٰبَ مِنۡهُ ءَايََٰت  كَمََٰ ۡ  مُّح

 
1 Sebagaimana ditegaskan dalam Surah Az-Zumar ayat 

23: 

ثاَنِيَ تقَۡشَعِرُّ مِنۡهُ جُ  بِهٗا مه تشَََٰ بٗا مُّ لَ أَحۡسَنَ ٱلۡحَدِيثِ كِتََٰ ُ نزَه لُودُ ٱلهذِينَ يَخۡشَوۡنَ  ٱللَّه

ِ يَهۡدِي بِهۦِ مَن يَشَاءُِٓۚ   لِكَ هُدَى ٱللَّه ِِۚ ذََٰ رَبههُمۡ ثمُه تلَِينُ جُلُودهُُمۡ وَقلُُوبُهُمۡ إلِىََٰ ذِكۡرِ ٱللَّه

ُ فَمَا لَهۥُ مِنۡ هَادٍ    ٢٣وَمَن يضُۡلِلِ ٱللَّه

Allah telah menurunkan perkataan yang paling baik 

(yaitu) Al-Qur’an yang serupa (mutu ayat-ayatnya) lagi 

berulang-ulang, gemetar karenanya kulit orang-orang 

yang takut kepada Tuhannya, kemudian menjadi 

tenang kulit dan hati mereka di waktu mengingat Allah. 

ت  وَأُخَرُ   ٱلۡكِتََٰبِ   أمُح   هُنَّ  بِهََٰ   زيَۡغ  قُ لُوبِِِمۡ   فِ   ٱلَّذِينَ   فَأمََّا  مُتَشََٰ
بَهَ   مَا  فَ يَ تَّبِعُونَ  وِيلِهِۦۖ وَمَا   مِنۡهُ   تَشََٰ

ۡ
تََ وَٱبۡتِغَاءَٓ  نَةِ  ٱلۡفِت ۡ ٱبۡتِغَاءَٓ 

ءَامَنَّا   يَ قُولُونَ  ٱلۡعِلۡمِ  فِ  وَٱلرََّٰسِخُونَ  ٱللَُُّّۗ  إِلََّّ  وِيلَهُۥٓ 
ۡ
تََ يَ عۡلَمُ 
 ٧  ٱلۡۡلَۡبََٰبِ  أوُْلُواْ  إِلََّّٓ  يذََّكَّرُ  وَمَا ربَنَِّاُۗ  عِندِ  مِّنۡ بهِِۦ كُلّ 

Dialah yang menurunkan Al Kitab 

(Al-Qur’an) kepada kamu. Di antara (isi) nya 

ada ayat-ayat yang muhkamaat, itulah pokok-

pokok isi Al-Qur'an dan yang lain (ayat-ayat) 

mutasyaabihaat. Adapun orang-orang yang 

dalam hatinya condong kepada kesesatan, 

maka mereka mengikuti sebahagian ayat-ayat 

yang mutasyaabihaat daripadanya untuk 

menimbulkan fitnah untuk mencari-cari 

ta'wilnya, padahal tidak ada yang mengetahui 

ta'wilnya melainkan Allah. Dan orang-orang 

yang mendalam ilmunya berkata: "Kami 

beriman kepada ayat-ayat yang 

mutasyaabihaat, semuanya itu dari sisi Tuhan 

kami". Dan tidak dapat mengambil pelajaran 

(daripadanya) melainkan orang-orang yang 

berakal. 

Sikap para ulama dalam menyikapi 

ayat-ayat mutasyabih yaitu terbagi menjadi 

dua kelompok:3 

1. Madzhab salaf, yaitu para ulama yang 

mempercayai dan mengimani ayat-ayat 

Itulah petunjuk Allah, dengan kitab itu Dia menunjuki 

siapa yang dikehendaki-Nya. Dan barangsiapa yang 

disesatkan Allah, niscaya tak ada baginya seorang 

pemimpinpun. 
2 Ansori Lal, Ulumul Qur’an (Kaidah-Kaidah 

Memahami Firman Tuhan, (Jakarta : Rajawali Pers., 

2016) h. 134 
3 Rosihon Anwar, Ulum Al-Qur’an, Pustaka Setia, 

(Bandung: CV. Pustaka, 2008) h. 128 



 

 
Al Muhafidz: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir, Vol. 2, No.1, Februari 2022 41 
 

mutasyabih serta menyerahkan 

sepenuhnya kepada Allah (tafwidh 

ilallah). Dan mayoritas para mufassir 

mutaqaddimun. 

2. Madzhab khalaf, yaitu para ulama yang 

berpendapat perlunya penakwilan ayat-

ayat mutasyabih yang berkaitan dengan 

sifat Allah sehingga melahirkan arti yang 

sesuai degan keluhuran Allah. 

Sejak kelahirannya 15 abad yang lalu 

hingga sekarang, ummat Islam selalu 

menghadapi persoalan kemanusiaan yang 

kompleks dan semakin berkembang terutama 

dalam persoalan hukum, sosial, budaya, 

ekonomi, politik, maupun keyakinan.4 

Karnanya penafsiran Al-Qur’an yang 

disesuaikan dengan zamannya sangat 

dibutuhkan untuk menjawab persoalan-

persoalan baru selama pemahaman dan 

penafsiran Al-Qur’an dilakukan dengan 

penuh tanggungjawab dan kesadaran. Oleh 

karena itu penulis menjadi tertarik membahas 

penafsiran  mengenai ayat-ayat mutasyabihat 

dari sudut pandang dua mufassir yang karya 

nya sama-sama dianggap sebuah rujukan oleh 

mufassir yang lainnya, yaitu Tafsir Jami’ Al-

Bayan Fi Tafsir Al-Qur’an karya Imam Al-

Thabari dan Tafsir Anwar Al-Tanzil karya 

Imam Al-Baidhawi. 

 

 
4 Yayan Rahtikawati dan Dadan Rusmana, Metodologi 

Tafsir Al-Qur’an (Stukturalisme, Semantik, Semiotik, 

Hermenutik, (Bandung : Pustaka Setia, 2013) h. 3 

 

PEMBAHASAN 

1. Mutasyabihat Menurut Al-Thabari 

Deskripsi ilmu mutasyabihat menurut 

Ibnu Jarir Al-Thabari dalam tafsirnya yaitu 

Jami’ Al-Bayan Fi Tafsir Al-Qur’an adalah 

ilmu yang tercipta oleh Allah SWT begitu saja 

tanpa adanya proses penciptaan, dan Allah 

menghijabi/membatasi tentang mutasyabihat. 

Yang termasuk didalamnya adalah ayat-ayat 

yang memiliki kesamaran makna, termasuk 

juga makna huruf-huruf muqotthoah. Allah 

SWT berfirman bahwasannya mereka tidak 

ada yang mengetahui takwil ayat-ayat 

tersebut, dan sesungguhnya hanya Allah yang 

mengetahui takwilnya.  

2. Mutasyabihat menurut Al-Baidhawi 

Mutasyabihat menurut pendapat Al-

Baidhawi dalam kitab tafsirnya adalah ayat-

ayat Al-Qur’an yang tidak dimengerti 

maksudnya, karena konteksnya yang ijmal 

atau makna dzhahir yang diperdebatkan oleh 

para ulama. Kecuali diteliti maknanya untuk 

diketahui oleh para ulama. Dan bagi para 

ulama yang hendak berijtihad dalam 

memaknai ayat-ayat mutasyabihat harus 

menghasilkan pengetahuan atau makna baru 

yang disepakati. Mutasyabihat juga diartikan 

dengan lafadz ayat-ayat Al-Qur’an yang 

 

 

 



Anindita Ahadah, Penafsiran Ayat-Ayat Mutasyâbihât Dalam Al-Qur’an … 

 
42 

menyerupai satu sama lain dalam 

pemaknaannya.5  

3. Penafsiran Ayat-ayat Mutasyabihat 

Dalam Tafsir Jami’ Al-Bayan 
 

a. Lafadz wajh (wajah) dalam Surah 

Al-Baqarah ayat 115  

ُِۚ إِنَّ   نَمَا تُ وَلحواْ فَ ثمََّ وَجۡهُ ٱللَّّ وَللَِّّ ٱلۡمَشۡرقُِ وَٱلۡمَغۡرِبُُۚ فَأيَ ۡ
سِع  عَلِيم    ١١٥ٱللََّّ وََٰ

 

Dan kepunyaan Allah-lah timur dan 

barat, maka kemanapun kamu 

menghadap di situlah wajah Allah. 

Sesungguhnya Allah Maha Luas (rahmat-

Nya) lagi Maha Mengetahui. 

Pendapat dari Ibnu Jarir Al-

Thabari adalah, bahwasannya lafadz wajh 

adalah wajah Allah yang diartikan kepada 

sifat-sifat yang dimiliki-Nya. Dan garis 

besar dari penafsiran Al-Qur’an Surah 

Al-Baqarah ayat 115 yang ditulis oleh 

Ibnu Jarir Al-Thabari dalam Tafsir Jami’ 

Al-Bayan Fi Tafsir Al-Qur’an adalah:  

والمغر  المشرق  وجوهكم  ولله  توجهوا  فأينما  ب، 
فاذكروه، فإن وجهه هنالك، يسعكم فضله وأرضه 
وبلاده، ويعلم ما تعملون، ولَّ يمنعكم تخريب من  
خرب مسجد بيت المقدس، ومنعهم من منعوا من  

أن تذكروا الله حيث كنتم من أرض    - ذكر الله فيه  
 الله، تبتغون به وجهه 

 

 
5 Nashr al-Din abi Said Abdullah bin Umr bin 

Muhammad al-Syairazi al-Baidhāwi,Tafsir Al-

Baidhawi, (Beirut : Dar Al-Kotob Al-Ilmiyah, 2011) 

h..6 

“Milik Allah lah timur dan barat (tempat 

serta waktu terbit dan tenggelamnya 

matahari, Baitul Maqdis dan Ka’bah dan 

segala sesuatu yang ada di langit dan 

bumi), kemanapun manusia hendak 

menghadapkan wajah mereka maka 

lakukanlah shalat, karena Allah berada 

disegala arah. Karena pada dasarnya 

semua arah dan kawasan di bumi adalah 

milik Allah, dan Allah Maha Mengetahui 

apa yang manusia lakukan. Jika mereka 

(orang-orang musyrik) berhasil 

melarang kaum muslimin untuk shalat di 

Baitul Maqdis, bukan berarti mereka 

dapat mencegah kaum muslimin untuk 

melakukan shalat dan beribadah kepada 

Allah ditempat lain.”6 

 

b. Lafadz wajh (wajah) dalam Surah 

Ar-Rahman ayat 27 
 

قَىَٰ وَجۡهُ ربَِّكَ ذُو ٱلۡۡلَََٰلِ وَٱلِۡۡكۡراَمِ    ٢٧وَيَ ب ۡ
“Dan tetap kekal Dzat Tuhanmu yang 

mempunyai kebesaran dan kemuliaan.” 

Dalam menafsirkan ayat ini, Ibnu 

Jarir Al-Thabari menggandengkan 

penafsirannya dengan ayat sebelum dan 

sesudahnya yaitu ayat 26 dan ayat 28.  

Tafsir ayat ke 26 dan 27 yang berbunyi:

6 Abu Ja’far Muhammad Ibnu Jarir Ibnu Yazid Ibnu 

Katsiir Ibnu Ghalib Al-Thabari, Jami’ Al-Bayan Fi 

Takwili Al-Qur’an, (Beirut : Dar Al-Fiqr, 2002) h. 536 



 

 
Al Muhafidz: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir, Vol. 2, No.1, Februari 2022 43 
 
 

فإنه   وإنس  جنّ  من  الۡرض  ظهر  على  من  كلّ 
الۡلال  ذو  مُّمد  يا  ربك  وجه  ويبقى  هالك، 
الوجه  نعت  من  والۡكرام  الۡلال  وذو  والۡكرام؛ 
عبد الله   قراءة  ف  أنها  ذكُر  وقد  ذو.  رفع  فلذلك 

على أنه من نعت   ﴿ذي الَۡلال والۡكْرام﴾بالياء،  
 .الربّ وصفته

“Semua yang ada dan berwujud di muka 

bumi ini mulai dari jin hingga manusia 

akan binasa, dan yang tetap ada selama-

lamanya adalah wajah Tuhanmu wahai 

Muhammad, Ia yang Maha Agung dan 

Maha Mulia. Keagungan dan 

Kemuliaan-Nya adalah bagian dari kata 

yang mensifati Wajah, oleh karena itu 

harakat dalam kata dzu adalah rofa’. 

Dan telah disebutkan dalam Qira’at 

Abdillah dengan huruf yaa (dzil Jalali 

Wal-Ikram) yang menggambarkan Allah 

dan sifat-Nya.7” (Jika dibaca dzu, wajh 

diartikan dengan sifat sedangkan jika 

dibaca dzi, wajh diartikan dengan Dzat 

Rabb). 

c. Lafadz yad (tangan) dalam Surah 

Al-Fath ayat 10 

اَ يُ بَايعُِونَ ٱللََّّ يدَُ ٱللَِّّ فَ وۡقَ   إِنَّ ٱلَّذِينَ يُ بَايعُِونَكَ إِنََّّ
اَ ينَكُثُ عَلَىَٰ نَ فۡسِهِۦۖ وَمَنۡ   أيَۡدِيهِمُۡۚ فَمَن نَّكَثَ فإَِنََّّ

هَدَ عَلَيۡهُ   ١٠  اٱللََّّ فَسَيُ ؤۡتيِهِ أَجۡرًا عَظِيمأوَۡفََٰ بِاَ عََٰ

 
7 Ibid, h. ٢6 

 

 

“Bahwasanya orang-orang yang berjanji 

setia kepada kamu sesungguhnya mereka 

berjanji setia kepada Allah. Tangan Allah 

di atas tangan mereka, maka 

barangsiapa yang melanggar janjinya 

niscaya akibat ia melanggar janji itu 

akan menimpa dirinya sendiri dan 

barangsiapa menepati janjinya kepada 

Allah maka Allah akan memberinya 

pahala yang besar.” 

Pada penggalan kata dalam ayat 

ini: ( ُۚۡأيَۡدِيهِم فَ وۡقَ  ٱللَِّّ   memilikin dua (يدَُ 

sudut pandang penafsiran: Pertama, 

tangan Allah diatas tangan-tangan 

mereka saat perjanjian (hudaibiyah), 

karena mereka (kafir Quraisy) telah 

berjanji setia kepada Allah, lewat 

perjanjian yang Rasulullah SAW 

lakukan. Pendapat kedua, kekuasaan 

Allah diatas kekuatan mereka dalam 

menolong Rasulullah SAW, karena 

apabila mereka berjanji setia kepada 

Rasulullah SAW untuk menjaga beliau 

dari para musuh (kafir Quraisy). 

Berdasarkan analisis penulis diatas, Al-

Thabari menafsirkan penggalan ayat 

tersebut tanpa menyebutkan hadits-hadits 

yang menguatkan pendapat tersebut.8

8 Ibid, h. ٢10 

 

 



Anindita Ahadah, Penafsiran Ayat-Ayat Mutasyâbihât Dalam Al-Qur’an … 

 

 
44 
 

d. Lafadz yad (tangan) dalam Surah 

Al-Mulk ayat 1  

كََ ٱلَّذِي بيَِدِهِ ٱلۡمُلۡكُ وَهُوَ عَلَىَٰ كُلِّ شَيۡء    ١قَدِير  تَبَََٰ
“Maha Suci Allah Yang di tangan-Nya-

lah segala kerajaan, dan Dia Maha 

Kuasa atas segala sesuatu,” 

Allah yang sangat luar biasa 

Agung dan Mulia. Di tangan-Nya (Raja 

dunia dan akhirat) terdapat Kekuasaan-

Nya yang tak terbantahkan sepanjang 

masa, baik itu di dunia maupun di akhirat. 

Kekuasaan tersebut berupa perintah dan 

larangan-Nya. Jadi lafadz yad dalam ayat 

ini bukan diartikan dengan tangan 

(jasmani), melainkan kekuasaan-Nya 

berupa perintah dan larangan Allah 

kepada seluruh makhluk ciptaan-Nya. 

e. Lafadz ain (mata) dalam Surah At-

Thur ayat 48  

وَٱصۡبَِۡ لِِكُۡمِ ربَِّكَ فإَِنَّكَ بِِعَۡينُِنَاۖ وَسَبِّحۡ بَِِمۡدِ ربَِّكَ  
(٤٨حِیَن تَ قُومُ )  

“Dan bersabarlah dalam menunggu 

ketetapan Tuhanmu, maka sesungguhnya 

kamu berada dalam penglihatan Kami, 

dan bertasbihlah dengan memuji 

Tuhanmu ketika kamu bangun berdiri,” 

 
9 Ibid, h. 488 

 

 

 

بِِعَۡينُِنَاۖ )  :yang tafsirannya (فإَِنَّكَ 

penglihatan disini tidak diartikan dari 

sudut pandang dzahir yang artinya alat 

penglihatan (mata). Melainkan diartikan 

dari sudut pandang maknawi yang 

tersirat.9  

( بِِعَۡينُِنَاۖ فإَِنَّكَ   ) yang artinya 

“penglihatan kami” ini ditafsirkan oleh 

Al-Thabari berdasarkan konteks sandaran 

kata “a’yun” itu dan hubungannya 

dengan kalimat lain dalam ayat ini. Dan 

seperti yang sudah dibahas sebelumnya 

oleh penulis, a’yun disini berkaitan 

dengan penggalan ayat ( َوَٱصۡبَِۡ لِِكُۡمِ ربَِّك). 

Dan Al-Thabari menasirkan ( ۖفإَِنَّكَ بِِعَۡينُِنَا) 

dengan pengawasan terhadap amal 

perbuatan Nabi Muhammad SAW serta 

penjagaan Allah kepada Nabi 

Muhammad SAW pada saat 

mensyi’arkan ajaran agama Islam dan 

ayat-ayat Al-Qur’an, melindungi dari 

para pemberontak yang tidak menyetujui 

ajaran tersebut (kaum musyrikin) 

sehingga hendak berbuat jahat kepada 

Nabi Muhammad SAW.10 

10 Ibid, h. 488 

 

 

 



 

 
Al Muhafidz: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir, Vol. 2, No.1, Februari 2022 45 
 

4. Penafsiran Ayat-ayat Mutasyabihat 

Dalam Tafsir Anwar Al-Tanzil 
 

a. Lafadz wajh (wajah) dalam Surah 

Al-Baqarah ayat 115 

Al-Baidhawi memiliki dua 

pendapat mengenai arti penggalan ayat 

ini ( ُِۚ ٱللَّّ وَجۡهُ   Pertama, arah yang .(فَ ثمََّ 

diperintahkan oleh Allah untuk 

mengahadap ketika sholat, atau yang 

biasa disebut dengan kiblat. Kedua, Dzat 

Allah yang Maha Mengetahui, dan sangat 

dekat dengan hamba-Nya sehingga Allah 

mengetahui segala sesuatu yang hamba-

Nya kerjakan diseluruh tempat mereka 

berada.11 Seperti hadits berikut: 

نزلت ف   أنها  عنها  تعالى  عمر رضي الله  ابن  عن 
حلة: وقيل: ف قوم عميت  صلاة المسافر على الرا

عليهم القبلة فصلوا إلى أنحاء مختلفة، فلما أصبحوا  
تبينوا خطأهم، وعلى هذا لو أخطأ المجتهد ثم تبین  
التدارك. وقيل هي توطئة لنسخ   له الخطأ لم يلزمه 

 القبلة وتنزيه للمعبود أن يكون ف حيز وجهة.
“Para musafir yang hendak shalat, 

mereka bingung kemana arah kiblat, dan 

akhirnya mereka shalat ke arah yang 

berbeda, dan ternyata merka salah dan 

dibenarkan oleh mujtahid, dan apabila 

mujtahid juga salah dalam menjelaskan 

 
11 Nashr al-Din abi Said Abdullah bin Umr bin 

Muhammad al-Syairazi al-Baidhāwi,Tafsir Al-

Baidhawi, h. 102 

arah kiblat maka tidak perlu 

pengulangan shalat .” 

b. Lafadz wajh (wajah) dalam Surah 

Ar-Rahman ayat 27 

Penggalan ayat ini ( َقَىَٰ وَجۡهُ ربَِّك  (وَيَ ب ۡ

menjelaskan bahwa badai serta banjir 

bandang yang terjadi sangatlah lama. 

Nabi Nuh a.s beserta para pengikutnya 

dan hewan-hewanpun tidak kunjung 

menemukan daratan. Namun, Nabi Nuh 

a.s memiliki keyakinan yang 

bersemayam dalam hatinya, dan 

memeriksa daratan menggunakan burung 

merpati yang ia lepaskan. Allah SWT 

memberitahu arah daratan dan 

menyurutkan banjir bandang tersebut. 

Jadi, lafadz wajhu Rabbika dalam ayat ini 

diartikan oleh Al-Baidhawi sebagai dzat 

yang menunjukan arah daratan.12 

c. Lafadz yad (tangan) dalam Surah 

Al-Fath ayat 10 

Penggalan ayat ini (  َفَ وۡق ٱللَِّّ  يدَُ 

 merupakan penegasan dari Allah (أيَۡدِيهِمُۡۚ 

bahwa Utsman Ibnu Affan akan baik-baik 

saja. Namun para sahabat Nabi 

Muhammad SAW merasa resah dan 

12 Ibid, h. 172 

 



Anindita Ahadah, Penafsiran Ayat-Ayat Mutasyâbihât Dalam Al-Qur’an … 

 

 
46 
 

membayangkan hal-hal yang belum jelas 

terjadi. Setelah perjanjian Ridwan 

tersebut Nabi Muhammad SAW 

menepukkan sebelah tangan beliau 

kepada sahabat lain sebagai tanda ikrar 

bagi Utsman, seolah Utsman juga hadir 

dalam perjanjian itu. Namun tiba-tiba 

tersiar kabar Utsman tidak terbunuh dan 

muncul ke tengah-tengah kaum muslimin 

pada saat itu. Jadi kata  َِّّٱلل  diartikan يدَُ 

dengan perlindungan-Nya terhadap 

Utsman Ibnu Affan.13 

5. Perbandingan Penafsiran Al-Thabari 

dan Al-Baidhawi 

Dalam menafsirkan lafadz wajh (Al-

Baqarah : 115 dan Ar-Rahman : 27), lafadz 

yad (Al-Fath : 10 dan Al-Mulk : 1) dan lafadz 

ain (At-Thur : 48), Al-Thabari dan Al-

Baidhawi sama-sama tidak menggunakan 

takwil, dan tidak mengartikan lafadz-lafadz 

tersebut dengan makna dzahir seperti anggota 

tubuh yang dimiliki oleh makhluk-makhluk 

ciptaan-Nya, melainkan keduanya 

mengartikan lafadz-lafadz tersebut dengan 

sifat-sifat yang dimiliki Allah. Wajh 

dimaknai: Maha Mengetahui, sangat dekat 

dengan hamba-Nya, arah kiblat, Maha Agung, 

Maha Mulia, Maha Kuasa. Yad dimaknai: 

Maha Melindungi (Nabi Muhammad, Utsman 

 
13 Ibid, h. 1٢7 

 

Ibnu Affan, dan seluruh makhluk ciptaan-

Nya) dan Maha Kuasa dan memiliki Perintah 

dan Larangan bagi seluruh makhluk-Nya. Ain  

dimaknai: Maha Menguasai (Mengawasi, 

Menjaga, Melindungi Nabi Muhammad SAW 

serta seluruh makhluk ciptaan-Nya. 

Persamaan dalam metodologi yang 

digunakan oleh Al-Thabari dan Al-Baidhawi 

diantaranya adalah: Mengartikan ayat 

mutasyabihat dengan sifat-sifat Allah, 

menggunakan munasabah ayat, 

menggunakan kisah-kisah yang berhubungan 

dengan Nabi dalam menafsirkan ayat-ayat 

mutasyabihat, menggunakan ilmu qiraat 

sebagai alat bantu dalam menafsirkan 

beberapa ayat mutasyabihat. Sedangkan 

perbedaan dalam metodologi yang digunakan 

kedua mufassir adalah: 1). Hadits yang 

digunakan Al-Thabari dalam menafsirkan 

ayat-ayat mutasyabihat lengkap disertai sanad 

nya sehingga dapat diketahui pendapat yang 

paling rajah, namun hadits yang digunakan 

Al-Baidhawi tidak disertai sanad. 2). Al-

Thabari menggunakan kata ( القول ف تَويل قوله

 sebelum memaparkan ayat yang akan (تعالى

ditafsirkan, sedangkan Al-Baidhawi tidak. 3). 

Al-Thabari hanya mencantumkan perawi 

yang bernama Ka’ab Al-Ahbar (tokoh 

israiliyyat), sedangkan Al-Baidhawi 

 



 

 
Al Muhafidz: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir, Vol. 2, No.1, Februari 2022 47 
 

meminimalisir pengutipan israiliyyat 

(menggunakan istilah ruwiya atau qila saat 

mengutip kisah israiliyyat). 4). Al-Thabari 

terjebak dalam uraian kebahasaan dan 

kesusastraan yang agak bertele-tele (panjang 

lebar), sedangkan Al-Baidhawi menggunakan 

bahasa yang singkat dan praktis. 5). Al-

Thabari dan Al-Baidhawi menetapkan sumber 

rujukan-nya dari Al-Qur’an, As-Sunnah, 

Perkataan Sahabat dan Tabi’in, namun Al-

Baidhawi cenderung memiliki 

ketergantungan terhadap kitab tafsir 

sebelumnya yaitu Al-Kasyaf karya 

Zamakhsyari, Mafatih Al-Ghaib karya Ar-

Razi, dan Jami’ At-Tafsir karya Raghib Al-

Ashfahani. 6). Al-Thabari tidak menjelaskan 

kategori surah Makkiyah atau Madaniyah, 

Sedangkan Al-Baidhawi selalu menjelaskan 

kategori surah Makkiyah atau Madaniyah di 

permulaan setiap surah. 

PENUTUP 

Walaupun kedua mufassir hidup pada 

masa yang berbeda namun dalam menafsirkan 

mengenai ayat-ayat mutasyabihat terutama 

pada lafadz wajh, yad dan ain tidak 

menggunakan takwil. Wajh dimaknai: Maha 

Mengetahui, sangat dekat dengan hamba-Nya, 

arah kiblat, Maha Agung, Maha Mulia, Maha 

Kuasa. Yad dimaknai: Maha Melindungi 

(Nabi Muhammad, Utsman Ibnu Affan, dan 

seluruh makhluk ciptaan-Nya) dan Maha 

Kuasa dan memiliki Perintah dan Larangan 

bagi seluruh makhluk-Nya. Ain’  dimaknai: 

Maha Menguasai (Mengawasi, Menjaga, 

Melindungi Nabi Muhammad SAW serta 

seluruh makhluk ciptaan-Nya. 

DAFTAR PUSTAKA 
 

Abdurrahman, K. (1986). Ushul At-Tafsir Wa 

Qawaiduhu. Beirut: Dar Shadir. 

Abdurrohman, A. (2018). Metodologi Al-

Thabari Dalam Tafsir Jami’ul Al-Bayan 

Fi Ta’wili Al-Qur’an. Jurnal Kordinat, 

Vol. XVII, No. 1. 66. 

Adz-Dzahabi. (n.d.). Tafsir Wa Al-

Mufassirun. Mesir: Daar Al-Hadits. 

Agung, I. G. (2011). , Managemen Penulisan 

Skripsi, Tesis, dan Disertasi Kiat-kiat 

untuk Mempersigkat Waktu Penulisan 

Karya Ilmiah yang Bermutu. Jakarta: 

PT RajaGrafindo Persada. 

Ahmadi, R. (2016). Metodologi Penelitian 

Kualitatif. Yogyakarta: Ar Ruzz Media. 

Akha, A. Z. (1996). Al-Qur’an dan Qira’ah. 

Jakarta: Pustaka Al-Kautsar. 

Al-Aridl, A. H. (1994). Sejarah Dan 

Metodologi Tafsir, terj. Ahmad Akrom. 

Jakarta: PT RajaGrafindo Persada. 

Al-Asfahani, R. (2012). Al Mufradat Fi 

Gharibil Qur'an . Kairo: Maktabah 

Nazar Mustofa Al-Baz. 

al-Baidhāwi, N. a.-D.-S. (n.d.). Anwar Al-

Tanzil Wa Asara Al-Takwil. Beirut: 

Daar AL-Fikr. 

Al-Jauzi, I. (1995). Al-Idhah li Qawanin Al-

Istilah. Kairo: Maktabah Matbuli. 

Al-Jurjani, A. b. (1988). Kitab At-Ta'rifat . 

Beirut: Dar Al-Kutub Al-Ilmiah. 



Anindita Ahadah, Penafsiran Ayat-Ayat Mutasyâbihât Dalam Al-Qur’an … 

 

 
48 
 

Al-Qahtan, M. (n.d.). Mabahits Fi Ulum Al-

Qur’an.  

Alwasilah, A. C. (2012). Pokoknya Kualitatif 

(Dasar-dasar Merancang dan 

Melakukan Penelitian Kualittif). 

Bandung: Dunia Pustaka Raya. 

Amarudin. (2014). Mengungkap Tafsir Jami’ 

Al-Bayan Fi Tafsir Al-Qur’an Karya 

Al-Thabari. Jurnal Syahadah, Vol. 2, 

No. 2. 10. 

Amrulloh, M. (2017). , Konstruksi Metode 

Ta’wil Abu Hamid Al-Gazali Hujjatul 

Islam Dalam Menafsirkan Ayat 

Mutasyabihat Dan Pemaknaan Esoteris. 

IAIN Surakarta, 194. 

Anwar, R. (2015). Ulum Al-Qur'an. Bandung: 

Pustaka Setia. 

Al-Thabari, A. J. (n.d.). Jami’ Al-Bayan Fi 

Takwili Al-Qur’an.  

Az-Zarkasyi, M. b. (2006). Al-Burhan fi 

Ulum Al-Qur'an. Kairo: Dar Al-Hadith. 

Bisri, C. H. (2003). Penuntun Penyusunan 

Rencana Penelitian dan Penulisan 

Skripsi. Jakarta: PT RajaGrafindo 

Persada. 

Faris, I. (2006). Mu'jam Maqayis Al-Lughah. 

Beirut: Dar Al-Hadith. 

Faroqi, A. (2016). Analisis Ayat-Ayat 

Mutasyabihat Tafsir Al Munir Karya 

Wahbah Az-Zuhaili. UIN Walisongo 

Semarang, 65. 

Firdaus, M. A. (2015). Membincang Ayat-

Ayat Muhkam dan Mutasyabih. Ulul 

Albab, 87. 

Ghofur, S. A. (2008). Profil Para Mufassir Al-

Qur’an. Yogyakarta: Pustaka Insan 

Madani. 

Ghozali, M. A. (2011). Takwil Dalam 

Prespektif Abd Al-Jabbar (Sebuah 

Tawaran Hermeneutika Al-Qur’an). 

STAIN Ponorogo, 172. 

Hamid, A. (2016). Pengantar Studi Al-Qur'an. 

Jakarta: Kencana. 

Harahap, N. (2014). Penelitian Kepustakaan. 

Jurnal Iqra', 68. 

Herdiansah, H. (2012). Metodologi Kualitatif 

Untuk Ilmu-ilmu Sosial. Jakarta 

Selatan: Salemba Humanika. 

Imran, M. (2016). Sahabat Nabi SAW Dalam 

Prespektif Sunni dan Syi'ah 

(Pengaruhnya Pada Keshahihan Hadis). 

Jurnal Aqlam, Vol. 1. No.1. 16. 

Ismail, H. (2012). Konsep Tauriyah Dalam 

Memahami Ayat-Ayat Mutasyabihat 

(Studi Analisis Terhadap Ta’wil Ayat-

Ayat Sifat). UIN Sunan Gunung Djati, 

129. 

Izzan, A. (2009). Metodologi Ilmu Tafsir. 

Bandung: Tafakur. 

Junaedi, D. (2017). Konsep Dan Penerapan 

Takwil Muhammad Quraih Shihab 

Dalam Tafsir Al-Misbah. Jurnal Ilmiah 

Agama dan Sosial Budaya, 224. 

Karlina, N. (2011). Metode dan Corak Tafsir 

Al-Baidhawi (Studi Analisis Terhadap 

Tafsir Anwar Al-Tanzil Wa Asara Al-

Takwil). UIN Sultan Syarif Kasim, iii. 

Khaeroni, C. (2017). Sejarah Al-Qur'an 

(Uraian Analitis, Kronologis, dan 

Naratif tentang Sejarah Kodifikasi Al-

Qur'an). Jurnal Historia, 193. 

Lal, A. (2013). Ulumul Qur'an (Kaidah-

Kaidah Memahami Firman Tuhan). 

Jakarta: PT RajaGrafindo Pustaka. 

Mahmud, M. A. (2006). Metodologi Tafsir: 

Kajian Komprehensif (Metode Para 

Ahli Tafsir). Jakarta: PT RajaGrafindo 

Persada. 



 

 
Al Muhafidz: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir, Vol. 2, No.1, Februari 2022 49 
 

Ma'luf, L. (1986). Al-Munjid Fi Lughoh Wal 

A’lam. Beirut: Daar Al-Masyriq. 

Mandzur, I. (n.d.). Lisan al-Arab. Kairo: Dar 

Al-Hadis. 

Muawwarah. (2018). Penafsiran Ayat-Ayat 

Mutasyabihat Dalam Tafsir Fath Al-

Qadir Karya Imam Al-Syaukani. UIN 

Syarif Hidayatullah , 80. 

Munthe, S. H. (2018). Studi Tokoh Tafsir 

(Dari Klasik Hingga Kontemporer). 

Pontianak: IAIN Pontianak Press. 

Mustaqim, A. (2018). Metode Penelitian Al-

Qur’an Dan Tafsir. Yogyakarta: Idea 

Press. 

Muzdalifah. (2018). Ayat-Ayat Mutasyabihat 

Menurut Az-Zamakhsyari Dalam Tafsir 

Al-Kasyaf. UIN Sunan Gunung Djati, 

85. 

Nahar, S. (2016). Keberadaan Ayat Muhkam 

dan Mutasyabih dalam Al-Qur'an. 

Jurnal Nizhamiyah, Vol. VI, No.2. 8. 

Rakhmat, J. (2012). Tafsir Sufi Al-Fatihah. 

Bandung: Mizan. 

Retrieved Agustus 2, 2019, from 

https://islami.co/kisah-nabi-nuh-dan-

bahtera-penyelamat/ 

Rusmana, Y. R. (2013). Metodologi Tafsir Al-

Qur'an (Strukturalisme, Semantik, 

Semiotik, Hermeneutik). Bandung: 

Pustaka Setia. 

Shihab, Q. (2013). Kaidah Tafsir. Tangerang: 

Lentera Hati. 

Shihab, Q. (2017). Logika Agama. Jakarta: 

Lentera Hati. 

Shihab, Q. (Mizan). Mengebumikan Al-

Qur'an. Bandung: 1999. 

Supriyadi, D. (2016). Sejarah Peradaban 

Islam. Bandung: Pustaka Setia. 

Suryabrata, S. (2013). Metodologi Penelitian. 

Jakarta: Rajawali Press. 

Taimiyah, I. (n.d.). Al-Iklil fi Al-Mutashabih 

wa At-Ta'wil. Iskandariyah: Dar Al-

Iman. 

Umroh, I. L. (2012). Keindahan Bahasa Al-

Qur'an dan Pengaruhnya terhadap 

Bahasa dan Sastra Arab Jahily. 49. 

Wikipedia. (n.d.). Retrieved Juni 23, 2019, 

from 

https://id.wikipedia.org/wiki/Tafsir 

Wikipedia. (n.d.). Retrieved Juli 27, 2019, 

from https://id.wikipedia.org/wiki/Al-

Baidlawi 

 

 

 


