Al Muhafidz: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir
Vol. 2 No. 1, (2022), pp. 39-49

PENAFSIRAN AYAT-AYAT MUTASYABIHAT DALAM AL-QUR’AN
(Telaah Komparatif Antara Tafsir Al-Thabari dan Tafsir Anwar Al-Tanzil)

Anindita Ahadah
UIN Sunan Gunung Djati Bandung
Email: aninditaahadah@gmail.com

Abstract

The Qur'an is a guide for mankind which lays down basic principles in all matters of life
and is a universal book. Since its birth 15 centuries ago until now, the Muslim Ummah has always
faced complex and growing humanitarian problems. Because of that need, finally the scholars’
studied the meanings in the Qur'an. Al-Tabari and Al-Baidawi are mufassir who are pious in
various sciences, their interpretative works have been widely recognized by many scholars' and
become a reference for other commentators in interpreting the Qur'an, even Al-Baidhawi's
interpretation works are a must for Al students -Azhar. Therefore the author intends to examine
the mutasyabihat verses in the Qur'an relating to the physical God (ayat tajsim) which consist of
three words namely wajh (face), yad (hand), and ain (eye) because the author feels This theme
will be very interesting and important if discussed in depth, because this theme relates to the creed
and belief of humans in Allah SWT.

Abstrak

Al-Qur’an merupakan sebuah petunjuk bagi umat manusia yang meletakkan dasar-
dasar prinsipil dalam segala persoalan kehidupan dan merupakan kitab universal. Sejak
kelahirannya 15 abad yang lalu hingga sekarang, ummat Islam selalu menghadapi persoalan
kemanusiaan yang kompleks dan semakin berkembang. Karena kebutuhan itu, akhirnya para
ulama’ mengkaji makna-makna dalam Al-Qur’an. Al-Thabari dan Al-Baidawi merupakan
mufassir yang alim dalam berbagai ilmu, karya tafsirnya telah banyak diakui oleh banyak ulama’
dan menjadi rujukan bagi mufassir lain dalam menafsirkan Al-Qur’an, bahkan karya tafsir Al-
Baidhawi menjadi literatur wajib bagi mahasiswa Al-Azhar. Oleh karena itu penulis bermaksud
meneliti ayat-ayat mutasyabihat dalam Al-Qur’an yang berkaitan dengan fisik Tuhan (ayat tajsim)
yang terdiri dari tiga kata yaitu wajh (wajah), yad (tangan), dan ain (mata) karena penulis rasa
tema ini akan sangat menarik dan penting jika dibahas secara mendalam, karena tema ini
berhubungan kepada akidah dan kepercayaan manusia kepada Allah SWT.

Kata Kunci: Mutasyabihat, Al-Thabari, Al-Baidhawi

Al Muhafidz: Jurnal llmu Al-Qur’an dan Tafsir, Vol. 2, No.1, Februari 2022 39



Anindita Ahadah, Penafsiran Ayat-Ayat Mutasyabihat Dalam Al-Qur’an ...

PENDAHULUAN

Mutasyabih secara bahasa berarti
syubhah, yakni adalah keadaan dimana salah
satu dari dua hal tidak dapat dibedakan karena
ada perbedaan diantara keduanya secara
konkret maupun abstrak. Dikatakan pula
mutamatsil (sama atau serupa) dalam
perkataan dan keindahan. Dan dengan ini
Allah SWT mensifati Al-Qur’an seluruhnya
mutasyabih,® maksudnya adalah sebagian
kandungan Al-Qur’an serupa dengan sebagian
yang lain dalam kesempurnaan dan

keindahan, dan sebagian membenarkan
sebagian yang lain serta sesuai pula
maknanya.?

Pengertian muhkam dan mutasyabih
diatas merupakan pengertian umum yang
tidak menyisakan perdebatan bagi para ulama.
Namun ketika term ini mulai diartikan secara
terminologi menimbulkan perdebatan
diantara para ulama. Sebagaimana ayat Al-
Qur’an yang menjelaskan ayat muhkam dan
mutasyabih terdapat dalam surah Ali Imran

ayat 7:

-

8 » L% o < &
R ;,J\;fw d lg/ (RSP Jut CS:JT}i

! Sebagaimana ditegaskan dalam Surah Az-Zumar ayat
23:
(135 (pall 18 4 a2 (308 gt 1S ol 21 0%
L ety ok i % BT R ) sl 238 G s
Y oaa G dd A i e
Allah telah menurunkan perkataan yang paling baik
(yaitu) Al-Qur’an yang serupa (mutu ayat-ayatnya) lagi
berulang-ulang, gemetar karenanya kulit orang-orang
yang takut kepada Tuhannya, kemudian menjadi
tenang kulit dan hati mereka di waktu mengingat Allah.

40

Dialah yang menurunkan Al Kitab
(Al-Qur’an) kepada kamu. Di antara (isi) nya
ada ayat-ayat yang muhkamaat, itulah pokok-
pokok isi Al-Qur'an dan yang lain (ayat-ayat)
mutasyaabihaat. Adapun orang-orang yang
dalam hatinya condong kepada kesesatan,
maka mereka mengikuti sebahagian ayat-ayat
yang mutasyaabihaat daripadanya untuk
menimbulkan fitnah untuk mencari-cari
ta'wilnya, padahal tidak ada yang mengetahui
ta'wilnya melainkan Allah. Dan orang-orang
yang mendalam ilmunya berkata: "Kami
beriman kepada ayat-ayat yang
mutasyaabihaat, semuanya itu dari sisi Tuhan
kami". Dan tidak dapat mengambil pelajaran
(daripadanya) melainkan orang-orang yang
berakal.

Sikap para ulama dalam menyikapi
ayat-ayat mutasyabih yaitu terbagi menjadi
dua kelompok:®
1. Madzhab salaf, yaitu para ulama yang

mempercayai dan mengimani ayat-ayat

Itulah petunjuk Allah, dengan kitab itu Dia menunjuki
siapa yang dikehendaki-Nya. Dan barangsiapa yang
disesatkan Allah, niscaya tak ada baginya seorang
pemimpinpun.

2 Ansori Lal, Ulumul Qur’an (Kaidah-Kaidah
Memahami Firman Tuhan, (Jakarta : Rajawali Pers.,
2016) h. 134

8 Rosihon Anwar, Ulum Al-Qur’an, Pustaka Setia,
(Bandung: CV. Pustaka, 2008) h. 128



mutasyabih serta menyerahkan
kepada Allah (tafwidh

ilallah). Dan mayoritas para mufassir

sepenuhnya

mutagaddimun.

2. Madzhab khalaf, yaitu para ulama yang
berpendapat perlunya penakwilan ayat-
ayat mutasyabih yang berkaitan dengan
sifat Allah sehingga melahirkan arti yang
sesuai degan keluhuran Allah.

Sejak kelahirannya 15 abad yang lalu
hingga sekarang, ummat Islam selalu
menghadapi persoalan kemanusiaan yang
kompleks dan semakin berkembang terutama
dalam persoalan hukum, sosial, budaya,
ekonomi, keyakinan.*

politik, maupun

Karnanya penafsiran  Al-Qur’an  yang
disesuaikan
dibutuhkan

persoalan baru selama pemahaman dan

dengan zamannya sangat

untuk menjawab persoalan-

penafsiran  Al-Qur’an dilakukan dengan
penuh tanggungjawab dan kesadaran. Oleh
karena itu penulis menjadi tertarik membahas
penafsiran mengenai ayat-ayat mutasyabihat
dari sudut pandang dua mufassir yang karya
nya sama-sama dianggap sebuah rujukan oleh
mufassir yang lainnya, yaitu Tafsir Jami® Al-
Bayan Fi Tafsir Al-Qur’an karya Imam Al-
Thabari dan Tafsir Anwar Al-Tanzil karya

Imam Al-Baidhawi.

4 Yayan Rahtikawati dan Dadan Rusmana, Metodologi
Tafsir Al-Qur’an (Stukturalisme, Semantik, Semiotik,
Hermenutik, (Bandung : Pustaka Setia, 2013) h. 3

PEMBAHASAN
1. Mutasyabihat Menurut Al-Thabari
Deskripsi ilmu mutasyabihat menurut
Ibnu Jarir Al-Thabari dalam tafsirnya yaitu
Jami’ Al-Bayan Fi Tafsir Al-Qur’an adalah
ilmu yang tercipta oleh Allah SWT begitu saja
tanpa adanya proses penciptaan, dan Allah
menghijabi/membatasi tentang mutasyabihat.
Yang termasuk didalamnya adalah ayat-ayat
yang memiliki kesamaran makna, termasuk
juga makna huruf-huruf mugotthoah. Allah
SWT berfirman bahwasannya mereka tidak
ada yang mengetahui takwil ayat-ayat
tersebut, dan sesungguhnya hanya Allah yang

mengetahui takwilnya.

2. Mutasyabihat menurut Al-Baidhawi
Mutasyabihat menurut pendapat Al-
Baidhawi dalam kitab tafsirnya adalah ayat-
ayat Al-Qur’an yang tidak dimengerti
maksudnya, karena konteksnya yang ijmal
atau makna dzhahir yang diperdebatkan oleh
para ulama. Kecuali diteliti maknanya untuk
diketahui oleh para ulama. Dan bagi para
ulama yang hendak berijtihad dalam
memaknai ayat-ayat mutasyabihat harus
menghasilkan pengetahuan atau makna baru
yang disepakati. Mutasyabihat juga diartikan
dengan lafadz ayat-ayat Al-Qur’an yang

Al Muhafidz: Jurnal limu Al-Qur’an dan Tafsir, Vol. 2, No.1, Februari 2022 41



Anindita Ahadah, Penafsiran Ayat-Ayat Mutasyabihat Dalam Al-Qur’an ...

menyerupai  satu sama lain  dalam

pemaknaannya.’

3. Penafsiran Ayat-ayat Mutasyabihat
Dalam Tafsir Jami’ Al-Bayan
a. Lafadz wajh (wajah) dalam Surah
Al-Baqgarah ayat 115
T 45 28 1 1B Ll 5 2 4

Dan kepunyaan Allah-lah timur dan
barat, maka  kemanapun  kamu
menghadap di situlah wajah Allah.
Sesungguhnya Allah Maha Luas (rahmat-
Nya) lagi Maha Mengetahui.

Pendapat dari lbnu Jarir Al-
Thabari adalah, bahwasannya lafadz wajh
adalah wajah Allah yang diartikan kepada
sifat-sifat yang dimiliki-Nya. Dan garis
besar dari penafsiran Al-Qur’an Surah
Al-Bagarah ayat 115 yang ditulis oleh
Ibnu Jarir Al-Thabari dalam Tafsir Jami’

Al-Bayan Fi Tafsir Al-Qur’an adalah:

Sasmy gz Lanl (oAl Bal dy
a2)ly dhizd Say (hlin agary OB oy SIB
o e (Saik Yy Olens L oay 03Bl
R e
Pl o oS e A 1 ST OF - ad ) S3

agory 4 Osrnd ol

> Nashr al-Din abi Said Abdullah bin Umr bin
Muhammad al-Syairazi al-Baidhawi,Tafsir  Al-
Baidhawi, (Beirut : Dar Al-Kotob Al-limiyah, 2011)
h..6

42

“Milik Allah lah timur dan barat (tempat
serta waktu terbit dan tenggelamnya
matahari, Baitul Maqdis dan Ka’bah dan
segala sesuatu yang ada di langit dan
bumi), kemanapun manusia hendak
menghadapkan wajah mereka maka
lakukanlah shalat, karena Allah berada
disegala arah. Karena pada dasarnya
semua arah dan kawasan di bumi adalah
milik Allah, dan Allah Maha Mengetahui
apa yang manusia lakukan. Jika mereka
(orang-orang musyrik) berhasil
melarang kaum muslimin untuk shalat di
Baitul Maqdis, bukan berarti mereka
dapat mencegah kaum muslimin untuk
melakukan shalat dan beribadah kepada
Allah ditempat lain. "¢

b. Lafadz wajh (wajah) dalam Surah
Ar-Rahman ayat 27

TV BT ST 5 G A 1A

“Dan tetap kekal Dzat Tuhanmu yang

mempunyai kebesaran dan kemuliaan. ”

Dalam menafsirkan ayat ini, Ibnu
Jarir  Al-Thabari  menggandengkan
penafsirannya dengan ayat sebelum dan
sesudahnya yaitu ayat 26 dan ayat 28.
Tafsir ayat ke 26 dan 27 yang berbunyi:

6 Abu Ja’far Muhammad Ibnu Jarir Ibnu Yazid Ibnu
Katsiir Ibnu Ghalib Al-Thabari, Jami’ Al-Bayan Fi
Takwili Al-Qur’an, (Beirut : Dar Al-Figr, 2002) h. 536



Wl Gr oo 2V b e e O
B L O O I S I TR
argll o e pLSYly IO 935 cp ST
& w513 3 BT SS 5y g @y Sl
e oo &l e ol SVl DI (3 UL

Aoy O

“Semua yang ada dan berwujud di muka
bumi ini mulai dari jin hingga manusia
akan binasa, dan yang tetap ada selama-
lamanya adalah wajah Tuhanmu wahai
Muhammad, la yang Maha Agung dan
Maha Mulia. Keagungan dan
Kemuliaan-Nya adalah bagian dari kata
yang mensifati Wajah, oleh karena itu
harakat dalam kata dzu adalah rofa’.
Dan telah disebutkan dalam Qira’at
Abdillah dengan huruf yaa (dzil Jalali
Wal-lkram) yang menggambarkan Allah
dan sifat-Nya.””” (Jika dibaca dzu, wajh
diartikan dengan sifat sedangkan jika
dibaca dzi, wajh diartikan dengan Dzat
Rahb).

c. Lafadz yad (tangan) dalam Surah
Al-Fath ayat 10

" 1bid, h. Y6

“Bahwasanya orang-orang yang berjanji
setia kepada kamu sesungguhnya mereka
berjanji setia kepada Allah. Tangan Allah
di atas tangan mereka, maka
barangsiapa yang melanggar janjinya
niscaya akibat ia melanggar janji itu
akan menimpa dirinya sendiri dan
barangsiapa menepati janjinya kepada
Allah maka Allah akan memberinya

pahala yang besar.”

Pada penggalan kata dalam ayat

g’;//
|

ini: (+&51 33 &1 X) memilikin dua
sudut pandang penafsiran: Pertama,
tangan Allah diatas tangan-tangan
mereka saat perjanjian (hudaibiyah),
karena mereka (kafir Quraisy) telah
berjanji setia kepada Allah, lewat
perjanjian  yang Rasulullah SAW
lakukan. Pendapat kedua, kekuasaan
Allah diatas kekuatan mereka dalam
menolong Rasulullah  SAW, karena
apabila mereka berjanji setia kepada
Rasulullah SAW untuk menjaga beliau
dari para musuh (kafir Quraisy).
Berdasarkan analisis penulis diatas, Al-
Thabari menafsirkan penggalan ayat
tersebut tanpa menyebutkan hadits-hadits

yang menguatkan pendapat tersebut.®

& Ibid, h. ¥\

Al Muhafidz: Jurnal llmu Al-Qur’an dan Tafsir, Vol. 2, No.1, Februari 2022 43



Anindita Ahadah, Penafsiran Ayat-Ayat Mutasyabihat Dalam Al-Qur’an ...

d. Lafadz yad (tangan) dalam Surah
Al-Mulk ayat 1

P B 2 < 5 3, B s i’
BN SR JOTC PPN\~

“Maha Suci Allah Yang di tangan-Nya-
lah segala kerajaan, dan Dia Maha

Kuasa atas segala sesuatu, ”

Allah yang sangat luar biasa
Agung dan Mulia. Di tangan-Nya (Raja
dunia dan akhirat) terdapat Kekuasaan-
Nya yang tak terbantahkan sepanjang
masa, baik itu di dunia maupun di akhirat.
Kekuasaan tersebut berupa perintah dan
larangan-Nya. Jadi lafadz yad dalam ayat
ini  bukan diartikan dengan tangan
(jasmani), melainkan kekuasaan-Nya
berupa perintan dan larangan Allah

kepada seluruh makhluk ciptaan-Nya.

e. Lafadz ain (mata) dalam Surah At-
Thur ayat 48

P b L% LG 2 P
2z g el 26 25 (S 50
(£A) £si5 G

“Dan bersabarlah dalam menunggu
ketetapan Tuhanmu, maka sesungguhnya
kamu berada dalam penglihatan Kami,

dan bertasbihlah dengan  memuiji

)

Tuhanmu ketika kamu bangun berdiri,’

° 1bid, h. 488

44

(Ll 368) yang tafsirannya;

penglihatan disini tidak diartikan dari
sudut pandang dzahir yang artinya alat
penglihatan (mata). Melainkan diartikan
dari sudut pandang maknawi Yyang

tersirat.’

(ii:—b cLb) yang artinya

“penglihatan kami” ini ditafsirkan oleh
Al-Thabari berdasarkan konteks sandaran
kata “a’yun” itu dan hubungannya
dengan kalimat lain dalam ayat ini. Dan
seperti yang sudah dibahas sebelumnya

oleh penulis, a’yun disini berkaitan

dengan penggalan ayat (&3 rﬁ- }gp’\’j).
Dan Al-Thabari menasirkan (ini:—b SL6)

dengan
perbuatan Nabi Muhammad SAW serta
penjagaan Allah kepada Nabi
Muhammad SAW pada saat

pengawasan terhadap amal

mensyi’arkan ajaran agama Islam dan
ayat-ayat Al-Qur’an, melindungi dari
para pemberontak yang tidak menyetujui
ajaran  tersebut (kaum  musyrikin)
sehingga hendak berbuat jahat kepada

Nabi Muhammad SAW.1°

10 1bid, h. £AA



4. Penafsiran Ayat-ayat Mutasyabihat

Dalam Tafsir Anwar Al-Tanzil

a. Lafadz wajh (wajah) dalam Surah
Al-Baqgarah ayat 115
Al-Baidhawi  memiliki  dua

pendapat mengenai arti penggalan ayat

ini (&7 43 %5). Pertama, arah yang

diperintankan  olen  Allah  untuk
mengahadap ketika sholat, atau yang
biasa disebut dengan kiblat. Kedua, Dzat
Allah yang Maha Mengetahui, dan sangat
dekat dengan hamba-Nya sehingga Allah
mengetahui segala sesuatu yang hamba-
Nya kerjakan diseluruh tempat mereka
berada.!* Seperti hadits berikut:

3l Ul e Jl 1 oy e o e
e g @1y L e Bl e
ol Lls cadlzz oL4T U) Vshad 2Ll gle
o ¢ et sl s ey oalles Isiy
e wby o g ) asl | Y

Ay s 3OS O spmell 4y Al
“Para musafir yang hendak shalat,
mereka bingung kemana arah kiblat, dan
akhirnya mereka shalat ke arah yang
berbeda, dan ternyata merka salah dan

dibenarkan oleh mujtahid, dan apabila

mujtahid juga salah dalam menjelaskan

11 Nashr al-Din abi Said Abdullah bin Umr bin
Muhammad al-Syairazi al-Baidhawi,Tafsir  Al-
Baidhawi, h. 102

arah  kiblat maka tidak perlu

pengulangan shalat .”

b. Lafadz wajh (wajah) dalam Surah

Ar-Rahman ayat 27

Penggalan ayat ini (2 435 '.243)

menjelaskan bahwa badai serta banjir
bandang yang terjadi sangatlah lama.
Nabi Nuh a.s beserta para pengikutnya
dan hewan-hewanpun tidak kunjung
menemukan daratan. Namun, Nabi Nuh
a.s memiliki keyakinan yang
bersemayam dalam hatinya, dan
memeriksa daratan menggunakan burung
merpati yang ia lepaskan. Allah SWT
memberitahu  arah  daratan  dan
menyurutkan banjir bandang tersebut.
Jadi, lafadz wajhu Rabbika dalam ayat ini
diartikan oleh Al-Baidhawi sebagai dzat

yang menunjukan arah daratan.?

c. Lafadz yad (tangan) dalam Surah
Al-Fath ayat 10
Tk

Penggalan ayat ini ( 33 &

;@M) merupakan penegasan dari Allah

bahwa Utsman Ibnu Affan akan baik-baik
saja. Namun para sahabat Nabi

Muhammad SAW merasa resah dan

12 1bid, h. 172

Al Muhafidz: Jurnal llmu Al-Qur’an dan Tafsir, Vol. 2, No.1, Februari 2022 45



Anindita Ahadah, Penafsiran Ayat-Ayat Mutasyabihat Dalam Al-Qur’an ...

membayangkan hal-hal yang belum jelas
terjadi.  Setelah
tersebut  Nabi

perjanjian  Ridwan
Muhammad  SAW
menepukkan sebelah tangan beliau
kepada sahabat lain sebagai tanda ikrar
bagi Utsman, seolah Utsman juga hadir
dalam perjanjian itu. Namun tiba-tiba
tersiar kabar Utsman tidak terbunuh dan

muncul ke tengah-tengah kaum muslimin

P

pada saat itu. Jadi kata & %5 diartikan

dengan

Utsman Ibnu Affan.t?

perlindungan-Nya  terhadap

5. Perbandingan Penafsiran Al-Thabari
dan Al-Baidhawi

Dalam menafsirkan lafadz wajh (Al-
Bagarah : 115 dan Ar-Rahman : 27), lafadz
yad (Al-Fath : 10 dan Al-Mulk : 1) dan lafadz
ain (At-Thur : 48), Al-Thabari dan Al-
Baidhawi sama-sama tidak menggunakan
takwil, dan tidak mengartikan lafadz-lafadz
tersebut dengan makna dzahir seperti anggota
tubuh yang dimiliki oleh makhluk-makhluk
ciptaan-Nya, melainkan keduanya
mengartikan lafadz-lafadz tersebut dengan
Allah.  Wajh

dimaknai: Maha Mengetahui, sangat dekat

sifat-sifat yang  dimiliki
dengan hamba-Nya, arah kiblat, Maha Agung,
Maha Mulia, Maha Kuasa. Yad dimaknai:
Maha Melindungi (Nabi Muhammad, Utsman

13 1bid, h. Y YV

46

Ibnu Affan, dan seluruh makhluk ciptaan-
Nya) dan Maha Kuasa dan memiliki Perintah
dan Larangan bagi seluruh makhluk-Nya. Ain
dimaknai: Maha Menguasai (Mengawasi,
Menjaga, Melindungi Nabi Muhammad SAW
serta seluruh makhluk ciptaan-Nya.
Persamaan dalam metodologi yang
digunakan oleh Al-Thabari dan Al-Baidhawi

diantaranya adalah: Mengartikan ayat
mutasyabihat dengan sifat-sifat ~ Allah,
menggunakan munasabah ayat,

menggunakan kisah-kisah yang berhubungan
dengan Nabi dalam menafsirkan ayat-ayat
mutasyabihat, menggunakan ilmu giraat
sebagai alat bantu dalam menafsirkan
beberapa ayat mutasyabihat. Sedangkan
perbedaan dalam metodologi yang digunakan
kedua mufassir adalah: 1). Hadits yang
digunakan Al-Thabari dalam menafsirkan
ayat-ayat mutasyabihat lengkap disertai sanad
nya sehingga dapat diketahui pendapat yang
paling rajah, namun hadits yang digunakan
Al-Baidhawi tidak disertai sanad. 2). Al-

Thabari menggunakan Kata ( s LsG (3 Js

J) sebelum memaparkan ayat yang akan

ditafsirkan, sedangkan Al-Baidhawi tidak. 3).
Al-Thabari hanya mencantumkan perawi
yang bernama Ka’ab Al-Ahbar (tokoh
israiliyyat), sedangkan Al-Baidhawi



meminimalisir pengutipan israiliyyat
(menggunakan istilah ruwiya atau gila saat
mengutip kisah israiliyyat). 4). Al-Thabari
terjebak dalam uraian kebahasaan dan
kesusastraan yang agak bertele-tele (panjang
lebar), sedangkan Al-Baidhawi menggunakan
bahasa yang singkat dan praktis. 5). Al-
Thabari dan Al-Baidhawi menetapkan sumber
rujukan-nya dari Al-Qur’an, As-Sunnah,
Perkataan Sahabat dan Tabi’in, namun Al-
Baidhawi

ketergantungan

cenderung memiliki
terhadap  kitab  tafsir
sebelumnya  vyaitu
Zamakhsyari, Mafatih Al-Ghaib karya Ar-
Razi, dan Jami’ At-Tafsir karya Raghib Al-

Ashfahani. 6). Al-Thabari tidak menjelaskan

Al-Kasyaf  karya

kategori surah Makkiyah atau Madaniyah,
Sedangkan Al-Baidhawi selalu menjelaskan
kategori surah Makkiyah atau Madaniyah di

permulaan setiap surah.

PENUTUP

Walaupun kedua mufassir hidup pada
masa yang berbeda namun dalam menafsirkan
mengenai ayat-ayat mutasyabihat terutama
pada lafadz wajh, yad dan ain tidak
menggunakan takwil. Wajh dimaknai: Maha
Mengetahui, sangat dekat dengan hamba-Nya,
arah kiblat, Maha Agung, Maha Mulia, Maha
Kuasa. Yad dimaknai: Maha Melindungi
(Nabi Muhammad, Utsman Ibnu Affan, dan
seluruh makhluk ciptaan-Nya) dan Maha

Kuasa dan memiliki Perintah dan Larangan

bagi seluruh makhluk-Nya. A4in’ dimaknai:
Maha Menguasai (Mengawasi, Menjaga,
Melindungi Nabi Muhammad SAW serta

seluruh makhluk ciptaan-Nya.

DAFTAR PUSTAKA

Abdurrahman, K. (1986). Ushul At-Tafsir Wa
Qawaiduhu. Beirut: Dar Shadir.

Abdurrohman, A. (2018). Metodologi Al-
Thabari Dalam Tafsir Jami’ul Al-Bayan
Fi Ta’wili Al-Qur’an. Jurnal Kordinat,
Vol. XVII, No. 1. 66.

Adz-Dzahabi. (n.d.). Tafsir Wa Al-
Mufassirun. Mesir: Daar Al-Hadits.

Agung, I. G. (2011). , Managemen Penulisan
Skripsi, Tesis, dan Disertasi Kiat-kiat
untuk Mempersigkat Waktu Penulisan
Karya llmiah yang Bermutu. Jakarta:
PT RajaGrafindo Persada.

Ahmadi, R. (2016). Metodologi Penelitian
Kualitatif. Yogyakarta: Ar Ruzz Media.

Akha, A. Z. (1996). Al-Qur’an dan Qira’ah.
Jakarta: Pustaka Al-Kautsar.

Al-Aridl, A. H. (1994). Sejarah Dan
Metodologi Tafsir, terj. Ahmad Akrom.
Jakarta: PT RajaGrafindo Persada.

Al-Asfahani, R. (2012). Al Mufradat Fi
Gharibil Qur'an Kairo: Maktabah
Nazar Mustofa Al-Baz.

al-Baidhawi, N. a.-D.-S. (n.d.). Anwar Al-
Tanzil Wa Asara Al-Takwil. Beirut:
Daar AL-Fikr.

Al-Jauzi, 1. (1995). Al-Idhah li Qawanin Al-
Istilah. Kairo: Maktabah Matbuli.

Al-Jurjani, A. b. (1988). Kitab At-Ta'rifat .
Beirut: Dar Al-Kutub Al-limiah.

Al Muhafidz: Jurnal llmu Al-Qur’an dan Tafsir, Vol. 2, No.1, Februari 2022 47



Anindita Ahadah, Penafsiran Ayat-Ayat Mutasyabihat Dalam Al-Qur’an ...

Al-Qahtan, M. (n.d.). Mababhits Fi Ulum Al-
Qur’an.

Alwasilah, A. C. (2012). Pokoknya Kualitatif
(Dasar-dasar Merancang dan
Melakukan  Penelitian  Kualittif).
Bandung: Dunia Pustaka Raya.

Amarudin. (2014). Mengungkap Tafsir Jami’
Al-Bayan Fi Tafsir Al-Qur’an Karya
Al-Thabari. Jurnal Syahadah, Vol. 2,
No. 2. 10.

Amrulloh, M. (2017). , Konstruksi Metode
Ta’wil Abu Hamid Al-Gazali Hujjatul
Islam Dalam  Menafsirkan  Ayat
Mutasyabihat Dan Pemaknaan Esoteris.
IAIN Surakarta, 194.

Anwar, R. (2015). Ulum Al-Qur'an. Bandung:
Pustaka Setia.

Al-Thabari, A. J. (n.d.). Jami’ Al-Bayan Fi
Takwili Al-Qur’an.

Az-Zarkasyi, M. b. (2006). Al-Burhan fi
Ulum Al-Qur'an. Kairo: Dar Al-Hadith.

Bisri, C. H. (2003). Penuntun Penyusunan
Rencana Penelitian dan Penulisan
Skripsi. Jakarta: PT RajaGrafindo
Persada.

Faris, 1. (2006). Mu'jam Magayis Al-Lughah.
Beirut: Dar Al-Hadith.

Farogi, A. (2016). Analisis Ayat-Ayat
Mutasyabihat Tafsir Al Munir Karya
Wahbah Az-Zuhaili. UIN Walisongo
Semarang, 65.

Firdaus, M. A. (2015). Membincang Ayat-
Ayat Muhkam dan Mutasyabih. Ulul
Albab, 87.

Ghofur, S. A. (2008). Profil Para Mufassir Al-
Qur’an. Yogyakarta: Pustaka Insan
Madani.

Ghozali, M. A. (2011). Takwil Dalam
Prespektif Abd Al-Jabbar (Sebuah

48

Tawaran Hermeneutika Al-Qur’an).
STAIN Ponorogo, 172.

Hamid, A. (2016). Pengantar Studi Al-Qur'an.
Jakarta: Kencana.

Harahap, N. (2014). Penelitian Kepustakaan.
Jurnal Igra’, 68.

Herdiansah, H. (2012). Metodologi Kualitatif
Untuk llmu-ilmu Sosial. Jakarta
Selatan: Salemba Humanika.

Imran, M. (2016). Sahabat Nabi SAW Dalam
Prespektif Sunni dan Syi'ah
(Pengaruhnya Pada Keshahihan Hadis).
Jurnal Aglam, Vol. 1. No.1. 16.

Ismail, H. (2012). Konsep Tauriyah Dalam
Memahami Ayat-Ayat Mutasyabihat
(Studi Analisis Terhadap Ta’wil Ayat-
Ayat Sifat). UIN Sunan Gunung Dijati,
129.

Izzan, A. (2009). Metodologi llmu Tafsir.
Bandung: Tafakur.

Junaedi, D. (2017). Konsep Dan Penerapan
Takwil Muhammad Quraih Shihab
Dalam Tafsir Al-Misbah. Jurnal lImiah
Agama dan Sosial Budaya, 224.

Karlina, N. (2011). Metode dan Corak Tafsir
Al-Baidhawi (Studi Analisis Terhadap
Tafsir Anwar Al-Tanzil Wa Asara Al-
Takwil). UIN Sultan Syarif Kasim, iii.

Khaeroni, C. (2017). Sejarah Al-Qur'an
(Uraian  Analitis, Kronologis, dan
Naratif tentang Sejarah Kodifikasi Al-
Qur'an). Jurnal Historia, 193.

Lal, A. (2013). Ulumul Quran (Kaidah-
Kaidah Memahami Firman Tuhan).
Jakarta: PT RajaGrafindo Pustaka.

Mahmud, M. A. (2006). Metodologi Tafsir:
Kajian Komprehensif (Metode Para
Ahli Tafsir). Jakarta: PT RajaGrafindo
Persada.



Ma'luf, L. (1986). Al-Munjid Fi Lughoh Wal
A’lam. Beirut: Daar Al-Masyriq.

Mandzur, I. (n.d.). Lisan al-Arab. Kairo: Dar
Al-Hadis.

Muawwarah. (2018). Penafsiran Ayat-Ayat
Mutasyabihat Dalam Tafsir Fath Al-
Qadir Karya Imam Al-Syaukani. UIN
Syarif Hidayatullah , 80.

Munthe, S. H. (2018). Studi Tokoh Tafsir
(Dari Klasik Hingga Kontemporer).
Pontianak: IAIN Pontianak Press.

Mustagim, A. (2018). Metode Penelitian Al-
Qur’an Dan Tafsir. Yogyakarta: Idea
Press.

Muzdalifah. (2018). Ayat-Ayat Mutasyabihat
Menurut Az-Zamakhsyari Dalam Tafsir
Al-Kasyaf. UIN Sunan Gunung Djati,
85.

Nahar, S. (2016). Keberadaan Ayat Muhkam
dan Mutasyabih dalam Al-Qur'an.
Jurnal Nizhamiyah, Vol. VI, No.2. 8.

Rakhmat, J. (2012). Tafsir Sufi Al-Fatihah.
Bandung: Mizan.

Retrieved  Agustus 2, 2019, from
https://islami.co/kisah-nabi-nuh-dan-
bahtera-penyelamat/

Rusmana, Y. R. (2013). Metodologi Tafsir Al-

Qur'an  (Strukturalisme,  Semantik,
Semiotik, Hermeneutik). Bandung:
Pustaka Setia.

Shihab, Q. (2013). Kaidah Tafsir. Tangerang:
Lentera Hati.

Shihab, Q. (2017). Logika Agama. Jakarta:
Lentera Hati.

Shihab, Q. (Mizan). Mengebumikan Al-
Qur'an. Bandung: 1999.

Supriyadi, D. (2016). Sejarah Peradaban
Islam. Bandung: Pustaka Setia.

Suryabrata, S. (2013). Metodologi Penelitian.
Jakarta: Rajawali Press.

Taimiyah, I. (n.d.). Al-Iklil fi Al-Mutashabih
wa At-Ta'wil. Iskandariyah: Dar Al-
Iman.

Umroh, I. L. (2012). Keindahan Bahasa Al-
Quran dan Pengaruhnya terhadap
Bahasa dan Sastra Arab Jahily. 49.

Wikipedia. (n.d.). Retrieved Juni 23, 2019,
from
https://id.wikipedia.org/wiki/Tafsir

Wikipedia. (n.d.). Retrieved Juli 27, 2019,
from https://id.wikipedia.org/wiki/Al-
Baidlawi

Al Muhafidz: Jurnal llmu Al-Qur’an dan Tafsir, Vol. 2, No.1, Februari 2022 49



