'~ JURNAL ILMU AL-QUR’AN DAN TAFSIR

Desa Maniskidul, Kec. Jalaksana, Prov. Jawa Barat, Kode Pos 45554, Telp. (0232) 613805, HP: 0813 8888 0960, Website: www.stiq-almultazam.ac.id

PERSPEKTIF ISLAM TENTANG MODERASI BERAGAMA:
ANALISIS TAFSIR MAUDHU’1

Maulida Fatihatusshofwa
mfatihatusshofwa@gmail.com
Muhammad Haekal Fatahillah Akbar”
haekalfatahillah0O4@gmail.com
Muhammad Hamzah Nashrullah®
hamzahnashrullah8@gmail.com
Asep Abdul Muhyi”
asepabdulmuhyi@gmail.com
“UIN Sunan Gunung Djati Bandung, Indonesia

Abstract
The discourse on freedom and religious diversity in Indonesia has long been highlighted
by various elements of the state and scholars of the nation. Ultimately, the only solution
found so far is by implementing the concept of moderation in practicing religion. This
research aims to describe the essence of religious moderation from an Islamic perspective
and serve as a reference and study for classic issues concerning the community and its
beliefs. This research adopts the maudu’i (thematic) method, which is entirely qualitative
in nature. The reference sources utilized in this study include both print and digital
documents, such as books, journals, essays, and other relevant references. The research
findings indicate that from an Islamic perspective, religious moderation means prioritizing
a tolerant attitude towards differences and embracing diversity (inclusivism), whether it be
diverse in terms of sects or schools of thought or diverse in terms of religious practices. In
Indonesia, the existence of moderate religious thought has long been present. This can be
evidenced by identifying several aspects. Firstly, the peaceful introduction of Islam to the
archipelago; secondly, throughout history, renowned scholars have responded to the
evolving dynamics of thought; and thirdly, Islamic figures have increasingly encountered
a dynamic social construct that necessitates their efforts in constructing a society that
responds to various evolving modernities.
Keyword: Islam; Moderate; Thematic approach.

Abstrak
Diskursus kebebasan dan kemajemukan beragama di Indonesia telah lama disorot oleh
para elemen negara dan para cendekiawan Tanah Air. Pada akhirnya jalan keluar satu-
satunya yang ditemukan hingga saat ini adalah dengan menerapkan konsep moderasi
dalam beragama. Penelitian ini bertujuan untuk menggambarkan akan esensi moderasi
beragama ditinjau dari sudut pandang Islam, dan menjadi bahan referensi juga kajian yang
patut dibaca kemudian ditelaah tentang masalah klasik yang menjadi sorotan tentang umat
dan pegangannya. Penelitian ini menggunakan metode maudu’i (tematik) yang
sepenuhnya merupakan penelitian kualitatif. Sumber referensi yang digunakan dalam
penelitian ini adalah dokumen cetak dan digital, baik berupa kitab, buku, jurnal, essay, dan
referensi lain yang relavan. Hasil penelitian menunjukkan bahwa dalam sudut pandang
Islam, moderasi dalam beragama berarti mendahulukan sikap toleran dalam perbedaan,
keterbukaan dalam menerima keberagaman (inklusivisme), baik beragam dalam aliran
atau madzhab ataupun beragam dalam beragama. Di Indonesia, eksistensi pemikiran

Al Muhafidz: Jurnal llmu Al-Qur’an dan Tafsir
Vol. 3 No. 1, (2023) |; e-ISSN: 2807-6346 | 131-148
131


mailto:mfatihatusshofwa@gmail.com
mailto:haekalfatahillah04@gmail.com
mailto:hamzahnashrullah8@gmail.com
mailto:asepabdulmuhyi@gmail.com

Maulida F., Muhammad H.F.A., Muhammad H.M., Asep A.M.

moderat dalam beragama telah ada sejak
lama. Hal ini dapat dibuktikan dengan
mengidentifikasi beberapa hal, vyaitu,
pertama, kesejahteraan masuknya Islam ke
bumi Nusantara; kedua, selama sepanjang
sejarah para ulama terkenal telah
memberikan respon pada dinamika laju
pemikiran yang terus berkembang hingga
saat ini; ketiga, para tokoh Islam kian
menghadapi konstruk sosial yang semakin
dinamis yang mengharuskan mereka agar
lebih berupaya membangun masyarakat
dengan merespon berbagai modernitas
yang selalu berkembang.

Kata Kunci: Islam; Moderat; Pendekatan
tematik.

Pendahuluan

Kompleksitas dalam konteks
keberagaman agama dan kepercayaan
dalam tatanan global saat ini kian
meningkat sejalan dengan kemajuan
globalisasi yang mana  masyarakat
dihadapkan dengan tantangan menjaga
harmoni dan kerukunan antar umat
beragama dalam kerangka kebebasan
beragama. Hal ini menjadikan pendekatan
moderat dalam beragama menjadi relevan
dan penting untuk dikaji lebih lanjut
mengingat banyaknya konflik, intoleransi
dan diskriminasi yang terjadi diakibatkan
tidak adanya penerapan konsep moderasi
beragama.

Dewasa ini, Indonesia seringkali
diterpa dan dihujani dengan permasalahan
yang tiada hentinya menggerogot rasa
toleransi antar umat se-agama ataupun
antar umat beragama, yang mana
seharusnya wajah asli keberagaman umat
beragama di Indonesia adalah yang
berkarakteristik ramah dan toleran.
Khususnya, karakteristik keberagamaan
umat beragama di Indonesia ini sejalan
dengan konsep dan tuntunan Nabi
Muhammad Saw. yang berkonsep
“rahmatan  lil  ‘alamin” menjadikan
penerapan moderasi beragama dalam
perspektif Islam bisa dikaji lalu diterapkan
di masyarakat umum.

Hasil penelitian terdahulu telah
disajikan oleh sejumlah peneliti terkait
moderasi beragama. (Fattah, 2020), “Tafsir
Tematik Islam Moderat Perspektif Al-
Qur’an”, Maghza: Jurnal Ilmu Al-Qur’an
dan Tafsir. Penelitian ini bertujuan untuk
menjelaskan ayat-ayat al-Qur’an tentang
Islam moderat. Metode penelitian ini
bersifat kualitatif melalui kajian pustaka
dengan pendekatan tematik. Hasil dan
pembahasan  penelitian ini  meliputi
pendapat para mufassir mengenai Islam
moderat dan pembahasan tafsir tematis
Islam moderat. Penelitian ini
menyimpulkan bahwa al-Qur’an
menunjukkan bahwa moderasi Islam
berlaku di segala bidang keislaman baik
akidah, syari’at, maupun perilaku. Oleh
karena itu, sangat tidak benar jika ada
orang yang terlalu berlebih-lebihan dalam
beragama agar umat Islam tidak sulit
menjalani agamanya sebagaimana yang
dikehendaki oleh Allah SWT. dalam surah
al-Bagarah (2): 185 (Fattah, 2020).

(Nurdin, 2021), “Moderasi beragama
menurut al-Qur’an dan Hadits ”, Jurnal
lImiah  Al-Mu'ashirah.  Penelitian ini
bertujuan untuk mengetahui apakah al-
Qur’an dan hadits sebagai kitab suci umat
Islam mempunyai akar dan berpotensi
besar mengajak umatnya untuk melakukan
kekerasan dan teror terutama pada umat
beragama yang lain. Metode penelitian ini
bersifat kualitatif melalui studi pustaka
dengan pendekatan tafsir maudhu’l. Hasil
penelitian ini menyimpulkan bahwa al-
Qur’an dan Hadits tidak mengajak umat
Islam untuk melakukan kekerasan,
ekstrem, dan berlebih-lebihan dalam
beragama.  Al-Qur’an  dan  Hadits
menawarkan bahwa memahami dan
mengamalkan agama terkesang ramabh,
lembut, dan kasih sayang (Nurdin, 2021).

Penelitian  yang sekarang dan
penelitian terdahulu memiliki persamaan
yaitu  membahas  moderasi  dalam
beragama. Akan tetapi, terdapat perbedaan
antara  penelitian  terdahulu  dengan
penelitian sekarang. Penelitian terdahulu
fokus membahas ayat-ayat dan hadits yang

Al-Muhafidz: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir | 132



berkaitan dengan moderasi beragama,
sedangkan penelitian sekarang
menambahkan lebih lanjut tentang urgensi
dan konsep moderasi beragama dalam
tatanan sosial sekarang khususmya di
Indonesia dan tak lupa menyajikan juga
ayat yang terkait dengan menggunakan
metode tafsir tematik.

Kata moderasi dapat dirumuskan
kedalam dua arti, yaitu moderasi yang
berarti jalan tengah, dan moderasi yang
berarti sesuatu yang terbaik. Berarti jalan
tengah karena disandingkan seperti dalam
sebuah forum pasti ada penengah yang
tidak memihak kepada siapapun. Disebut
juga sebagai yang terbaik karena biasanya
terletak diantara dua hal yang buruk
seperti sifat dermawan yang berada
diantara dua sifat boros dan kikir (M
Quraish Shihab, 2007). Pada akhirnya
makna dasar daripada moderasi ini sendiri
adalah tengah-tengah yang dalam bahasa
Arab biasa dikenal dengan wasath atau
wasathiyyah yang mana apabila kita kaji
dalam Al-Qur’an menggunakan metode
tematik, kita akan menemukan kata wasath
ini sebanyak lima kali dengan derivasi
yang beragam, yang mana dari ke lima
ayat itu ada satu yang benar-benar
berkolerasi dengan konsep Islam dan
moderasi beragama ini, yakni dalam Q.S.
Al-Bagarah [2]: 143

Penelitian ini menerapkan metode
tafsir maudhu’i. Tafsir maudhu’i adalah
menghimpun  ayat al-Qur’an  yang
memiliki makna dalam tujuan dan tema
yang serupa. Dapat disebutkan juga bahwa
metode ini merupakan sebuah metode
yang menggunakan penafsiran secara
menyeluruh (komprehensif) dalam
meneliti ayat al-Qur’an secara sistematis
atau maudhu’i dalam mencakup semua
aspek yang termaktub di dalam al-Qur’an,
baik dalam aspek metodologis, historis,
munasabat al-Qur’an hingga hadis-hadis
yang relevan dengan penafsiran yang
diteliti (Al-Farmawi & Suryan, 1996).

Permasalahan inti penelitian ini adalah
adanya perspektif Islam terhadap moderasi
beragama yang diperkuat dengan metode

Perspektif Islam tentang Moderasi Beragama.....

tafsir maudhu’i. Rumusan masalah
penelitian ini  ialah  bagaimana
universalitas problem kebebasan dan
kemajemukan  beragama, bagaimana
pemahaman terhadap moderasi beragama,
bagaimana konsep Islam dan moderasi
beragama di Indonesia, apa saja nilai-nilai
yang mencerminkan moderasi beragama
menurut ajaran Islam, dan pembahasan
tafsir maudhu’i dalam memahami konsep
wasath (moderat) dalam perspektif Islam.
Penelitian ini bertujuan untuk membahas
perspektif Islam terhadap  moderasi
beragama ditinjau berdasarkan tafsir
maudhu’i. Secara teoritis, penelitian ini
diharapkan berimplikasi positif yang
memiliki sisi manfaat dan kegunaan bagi
pembaca. Secara praktis, penelitian ini
diharapkan berimplikasi positif, berguna,
dan bermanfaat untuk dijadikan referensi
pengetahuan seputar perspektif Islam
terhadap moderasi beragama yang ditinjau
berdasarkan tafsir maudhu’i.

Metodologi Penelitian

Metodologi penelitian yang digunakan
dalam artikel ini adalah metode penelitian
kualitatif (Pedoman Penulisan Skripsi,
Tesis, Dan Desertasi, 2020), dengan
pendekatan tafsir maudhu’i berikut dengan
tahapan yang dirumuskan oleh Abdul
Hayyi Al-Famawy (Al-Farwami, 1996)
dan dengan menggunakan metodologi
deskriptif dengan membuat deskripsi,
penggambaran sistematis, faktual, dan
akurat mengenai fakta, karakteristik, dan
hubungan antara fenomena moderasi
beragama (Nazir, 1998). Pendekatan
kualitatif dalam penelitian ini ditulis
melalui pendekatan studi literatur dengan
menganalisis data berupa literatur guna
memperoleh informasi terkait isu-isu Islam
dan moderasi beragama.  Teknik
pengumpulan data dalam penelitian ini
ditunjang dengan studi kepustakaan
dengan menelusuri literatur yang ada dan
menganalisanya dengan tekun dan
mensurvei data yang tersedia. Sumber data
yang digunakan sebagai bahan referensi
dalam penyusunan fokus penelitian ini

Volume 3, Nomor 2 Agustus 2023 | 133



Maulida F., Muhammad H.F.A., Muhammad H.M., Asep A.M.

menggunakan sumber primer Al-Qur’an,
serta sumber sekunder pada data literatur
dan dokumen dalam bentuk cetak atau
digital (misalnya Portable Document
Format/PDF). Juga berisi informasi dan
isu-isu mengenai Islam dan moderasi
beragama, dalam berupa buku, kitab
(referensi literatur dalam bahasa Arab),
jurnal, dan essay yang dipelajari peneliti
sebelumnya, serta sumber lain yang
relevan.

Hasil Penelitian dan Pembahasan
Universalitas Problem Kebebasan dan
Kemajemukan Beragama

Perlu kita ketahui bersama bahwa
kebebasan dan kemajemukan beragama
merupakan sebuah problem yang bersifat
universal yang bukan semata hanya terjadi
juga berkecamuk di belahan dunia lain
seperti Amerika Serikat, Australia, dan
Eropa. Karenanya kita perlu untuk
menegakkan kebebasan beragama dan
mengembangkan paham kemajemukan
beragama  secara  Sserius. Sejarah
membuktikan problem ini telah muncul
sejak awal sejarah manusia lalu menjadi
semakin rumit setelah munculnya dua
kubu di masyarakat, antara negara dan
agama di satu sisi dan agama-agama di sisi
lain yang terus mengalami krisis dalam
konteks negara-bangsa. Kita dapat
menjumpai istilah kebebasan beragama
dari berbagai bahasa, seperti freedom of
faih/religion/belief,  al-hurriyyah  ad-
diniyyah, dan liberte de conscience yang
mana menjadi diskurs penting walau
setelah adanya Revolusi Perancis tahun
1789, vyang konteksnya perang antar
agama, diskriminasi dan inkuisi, yang
mencita-citakan persaudaraan (faternite),
persamaan (egalite), dan kebebasan
(liberte), dimana mengacu pada pandangan
filosofis bahwa “manusia lahir bebas dan
tetap bebas dan hak-haknya setara” (“Men
are born and remain free and equal in
rights”) (Lefebvre, 1979).

Isu kebebasan beragama menjadi lebih
serius setelah awal abad ke-20, ketika
minoritas agama mulai muncul di negara-

negara maju di Amerika Serikat, Australia
dan Eropa dan di seluruh belahan dunia
akibat pengaruh imigrasi, pada gilirannya,
tingkat  kelahiran yang  meningkat,
globalisasi dan perubahan komunikasi.
Akhirnya  kebebasan beragama dan
intoleransi kini bukan lagi menjadi sebuah
problem unik di berbagai negara, terlebih
lagi di negara-negara demokratis sekuler
seperti Perancis dan Amerika Serikat
(Boyle & Sheen, 1997). Kemudian di
negara-negara yang penduduk muslimnya
sangat signifikan dengan kata lain
mayoritas, problem kebebasan beragama
masih sering kali menjadi contentious
issues hingga saat ini.

Selanjutnya, kebebasan dan
kemajemukan beragama bukan lagi
menjadi hal yang asing diantara kaum
muslim, walaupun paham kebebasan dan
kemajemukan beragama baru ditelaah
secara lebih sistematis pada pertengahan
abad ke-20. Buku-buku berbahasa Arab
atau lebih akrab kita sebut kitab berbahasa
Arab yang mengkaji berbagai macam
aliran Islam dan berbagai macam agama di
dunia sudah eksis sejak lama seperti karya
Imam Al-Syahrastany dan Imam Al-
Baghdadi® (Sharastani, 1984). Khazanah
Islam pun mulai menyoroti problem ini
yang mana ditandai dengan munculnya
para pemikir kebebasan di sekitar akhir
abad ke-20 yang berusaha memikirkan
tentang arti kebebasan dan kemajemukan
bagi umat muslim yang hidup di zaman
modern.  Pemikiran-pemikiran  mereka
dilanjutkan, lalu  di  kritisi ~ dan
dikembangkan oleh banyak dari kalangan,
baik mahasiswa ataupun kalangan muda.
Akhirnya  problem  kebebasan  dan
kemajemukan beragama ini menjadi
sorotan  perhatian  kalangan  para

! Merupakan dua kitab yang sangat baik dalam
menguraikan sejarah berbagai macam aliran islam dan
berbagai macam aliran agama besar adalah Kitab al-
Minal wan-Nihal karya Imam Sharasytani dan al-Farqu
bainal Firaq karya Imam al-Baghdadi. Tetapi karena
imam Sharasytani mengikuti aliran Ash’ari, beliau
berpegang pada pernyataan bahwa hanya satu aliran yang
mendapatkan keselamatan, yaitu aliran Ahlus Sunnah
wal Jama’ah, sedang yang lain adalah menyimpang

Al-Muhafidz: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir | 134



cendekiawan dan pemikir hingga tokoh
bangsa kita, meskipun pada kenyataannya
belum sesuai dengan apa yang dicita-
citakan.

Paham kebebasan dan kemajemukan
beragama telah terlahir sebagai teladan
atas panjangnya sejarah umat Islam.
Dalam Piagam Madinah (Mitsagq al-
Madinah) pun, kebebasan beragama ini
diterapkan tentunya dalam ruang dan
waktu kala itu. Pada jajaran politik dan
struktural, Rasulullah Muhammad Saw.,
terlebih dahulu mengakui hak eksistensi
dari berbagai kelompok demi menemukan
titik temu dengan berbagai kelompok di
Madinah kala itu. Dan itu semua tertulis di
dalam dokumen-dokumen yang
ditawarkan ~ Nabi Muhammad  Saw.
meskipun pada akhirnya ada beberapa
pelanggaran. Beliau bersabda “Aku
hanyalah seorang manusia, jika
kuperintahkan sesuatu yang menyangkut
agama, maka taatilah. Dan jika
kuperintahkan sesuatu dari pendapatku
sendiri, pertimbangkanlah dengan
mengingat bahwa aku hanyalah sebatas
manusia biasa”, atau ketika beliau
bersabda, “Kamu lebih tahu tentang urusan
duniamu”® (Yamani, 1968) yang mana
semua ini beliau contohkan guna
membangun hubungan religius-sekuler.

Umar bin Khattab yang saat itu
menjabat sebagai khalifah kedua, beliau
senantiasa meneruskan  sunnah  nabi
kepada para penduduk Yarussalem dengan
sikapnya, dalam sebuah dokumen yang
selanjutnya kita kenal dengan ‘“Piagam
Aelia” (Yamani, 1968) Para ulama dan
pemimpin  agamanya mereka telah
mengembangkan paham kebebasan
beragama bukan hanya terbatas di
kalangan Kristen dan Yahudi dan berbagai
sekte dan aliran yang tercakup ke dalam
bagiannya yang terkenal dalam istilah Al-
Qura’an dengan sebutan “Ahlul Kitab”,
tetapi hingga mencakup agama-agama

2 Kemudian dikutip oleh Nurcholis Majid, Islam
Doktrin dan Peradaban, xviii.

Perspektif Islam tentang Moderasi Beragama.....

lainnya. Kaum Zoroastrian atau Majusi
sudah diwasiatkan oleh nabi agar
diperlakukan sebagai bagian dari ahlul
kitab, dan kemudian oleh Khalifah Umar
direalisasikan dalam kebijakannya.

Kebebasan dan kemajemukan
beragama yang dipedulikan dan dipikirkan
oleh Islam mulai bermunculan di berbagai
tempat. Dr. Taha Jabir al-‘Alwani
misalnya, beliau mengarang sebuah buku
tentang etika ketika berbeda pendapat
dalam Islam. Dia mencontohkan para
generasi awal muslimin sebagai contoh
aspek positif dari banyaknya perbedaan
pendapat yang mana mereka menerapkan
doktrin tersebut untuk menghidupkan
masyarakat mereka pada saat itu. Al-
‘Alwani  mengajak  kepada  seluruh
pembaca khususnya, kaum  muslim
umumnya agar meninjau kembali seni dan
etika agreement to disagree (setuju untuk
tidak setuju) guna menghadapi juga
menyelesaikan berbagai macam situasi dan
kondisi yang memungkinkan menjadi
pemicu terpecah belahnya suatu umat (Al-
’Alwani, 1997).

1. Moderasi Beragama

Secara etimologis, moderasi adalah
kata yang diambil dari bahasa latin,
moderatio yang berarti moderasi (tidak
kekurangan dan tidak berlebih) yang
memiliki arti pengendalian diri dari sikap
yang sangat-sangat kurang dan sangat
berlebihan. Dalam KBBI (Kamus Besar
Bahasa Indonesia) kata moderasi ini
memiliki dua arti, yaitu: 1) Penghindaran
ekstrim, dan 2) Pengurangan kekerasan.
Kata moderat adalah sesuatu yang
bertujuan untuk menghindari perilaku
yang terlalu condong ke ekstrem menuju
dimensi jalan tengah.

Dalam bahasa Inggris, kata moderasi
diserap dari kata moderasi yang artinya
sering digunakan dalam arti standar, inti,
non-sejajar, dan avarage. Yang berarti
secara umum berarti mengutamakan
keseimbangan dari segi moral, keyakinan,
watak, baik ketika memperlakukan orang
lain sebagai pribadi, maupun ketika

Volume 3, Nomor 2 Agustus 2023 | 135



Maulida F., Muhammad H.F.A., Muhammad H.M., Asep A.M.

berhadapan  dengan  unsur  negara
(Saifudin, 2019). Sedangkan moderasi
dalam bahasa Arab dikenal dengan wasath
atau wasathiyyah, yang padanan katanya
masih  berkorelasi dengan tawassuth
(tengah), i'tidal (adil), dan tawazzun
(seimbang). Wasit lah yang menegakkan
dan menerapkan konsep tawassuth ini.
Saat ini arti sebenarnya dari Kkata
wasathiyyah dalam konsep Arab adalah
"pilihan terbaik", serta semua turunannya
yang masih terkait dengannya, semuanya
memiliki arti yang sama, yaitu adil, yang
dalam konteks ini berada di posisi tengah
yang tidak condong ke aliran mana pun
yang dianggap ekstrem. Kata wasit bahkan
diserap ke dalam bahasa Indonesia ‘wasit’
yang memiliki tiga arti, yaitu 1) Mediator,
perantara; 2) Pemimpin dalam permainan;
dan 3) Putusnya hubungan antara pihak
yang berselisih (Saifudin, 2019). Yang
pada hakikatnya menurut semua ulama
Arab kata tersebut memiliki arti "segala
sesuatu yang baik menurut objeknya”,
menurut ungkapan “sebaik-baik segala
sesuatu adalah yang ada di tengah"

Selanjutnya moderat ini atau dalam
bahasa Arabnya yang diartikan wasatha,
wasathiyyah disebutkan dalam al-Qur’an
sebanyak lima kali. Seperti dalam salah
satu firman-Nya yang sangat berkaitan
dengan topik ini adalah dalam Al-Qur’an
surat Al-Bagarah [2]: 143

e g g G @ K aig
e v 0ggn (e Jin 055 0
I 8 o et ) e e
A0 51 3506 a0 O Ul ik 530

5 O A0,
Artinya:  “Demikian pula Kami telah
menjadikan kamu (umat Islam) umat
pertengahan agar kamu menjadi saksi atas
(perbuatan) manusia dan agar Rasul
(Nabi Muhammad) menjadi saksi atas
(perbuatan) kamu. Kami tidak menetapkan
kiblat (Baitulmaqdis) yang (dahulu) kamu

0\

berkiblat kepadanya, kecuali agar Kami
mengetahui (dalam kenyataan) siapa yang
mengikuti Rasul dan siapa yang berbalik
ke belakang. Sesungguhnya (pemindahan
kiblat) itu sangat berat, kecuali bagi orang
yang telah diberi petunjuk oleh Allah.
Allah tidak akan menyia-nyiakan imanmu.
Sesungguhnya Allah benar-benar Maha
Pengasih lagi Maha Penyayang kepada
manusia” (Q.S. Al-Bagarah [2]: 143)

Dalam ayat ini, Allah SWT
menjelaskan kepada kita semua bahwa
sesungguhnya umat Islam adalah ummatan
wasathan, yang dengan kata lain berarti
orang yang moderat, adil, terpilih, terbaik,
rendah hati, istigamah, yang sesuai dengan
ajaran Islam, tidak ekstrim dengan segala
sesuatu termasuk yang berhubungan
dengan dunia atau akhirat, karena
kebenaran antara jasmani dan rohani harus
seimbang antara keduanya. Secara lebih
rinci, wasathiyyah berarti sesuatu yang
baik dan berada dalam posisi di antara dua
ekstrem.

Rasyid Ridha dalam tafsirnya al-
Mannar, ia rangkaikan makna Kkata
wasathan dalam Q.S Al-Bagarah ayat 143
adalah ra’dil dan takhyir (adil dan baik)
yang berarti ketidakabsahan ifrath dan
tafrith (Ridha, 1935). Ini berarti bahwa
Islam adalah agama yang moderat, karena
Islam memiliki kriteria seimbang yang
tidak ifrath dan tafrith. Moderasi inilah
yang akan membuat umat Islam menjadi
saksi bagi orang lain, karena pada
dasarnya orang yang mampu mengenal
orang lain dari setiap sudut yang berbeda
adalah dia yang berada di tengah setiap
sudut, sedangkan mereka yang sudah
berada di satu kelompok (sisi) tidak akan
dapat melihat sisi lainnya (Ridha, 1935).

Tawassuth juga dimaknai sebagai
seimbangnya antara urusan-urusan yang
berkaitan dengan Tuhan dan dunia. Tidak
ingkar pada Tuhan, juga tidak ingkar pada
dunia dengan catatan tidak menjadikan
kehidupan duniawi sebagai segalanya.
Karena kita semua meyakini sebagai umat
muslim bahwa kita tidak hanya hidup di
dunia ini tetapi kita pun akan hidup di

Al-Muhafidz: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir | 136



akhirat kelak, dan berhasilnya kita di
akhirat kelak dapat ditempuh dengan
beribadah dan menjadi shaleh pada
sekarang ini. Yang mana menjadikan kita
dapat bertahan dalam  menghadapi
materialisme dan ekstremisme terhadap
spiritualisme, yang menjadikannya
seimbang antara kehidupan dunia dan
akhirat (M Quraish Shihab, 2007).

Dalam buku Moderasi Beragama
disebutkan bahwa moderasi memiliki dua
arti, pertama, moderasi berarti jalan
tengah. Seperti dalam sejumlah forum
seperti diskusi atau musyawarah, harus ada
mediator dalam proses diskusi dan tidak
berpihak pada siapapun dan pendapat
apapun, yang merupakan tugas seorang
moderator. Kedua, moderasi juga berarti
"sesuatu yang terbaik". Sesuatu di tengah
biasanya berada di antara dua hal buruk.
Seperti keberanian. Sifat berani ini ia
kaitkan dengan ini karena selain bersikap
baik, ia jatuh di antara dua sifat:
kecerobohan dan ketakutan. Demikian
pula, kemurahan hati adalah antara sifat
boros dan kikir (M Quraish Shihab, 2007).

Selanjutnya, beragama dalam KBBI
berarti menganut atau memeluk agama
dimana agama itu sendiri mengandung
makna prinsip, sistem, kepercayaan
kepada Tuhan disertai dengan ajaran
kebajikan dan ketakwaan serta kewajiban
yang berkaitan dengan keyakinan tersebut.
Karena agama ini sangat beragam di dunia
ini dan hanya ada lima yang diakui secara
resmi oleh Negara Indonesia, yaitu Islam,
Kristen, Hindu, Budha, dan Konghucu.

Secara etimologis, agama berarti
memeluk (menganut) agama. Contoh:
"Saya beragama Islam dan dia beragama
Konghucu".  Beragama ini  berarti
beribadah; ketaatan beragama; kehidupan
yang baik (menurut agama). Contoh
berikutnya: "Dia berasal dari keluarga
beragama”. Beragama di sini memiliki
makna yang sangat memuja,
mementingkan  kepentingan (kata-kata
percakapan), sangat suka kepada sesuatu.
Contoh: "Mereka beragama kepada harta
benda.” Selanjutnya beragama secara

Perspektif Islam tentang Moderasi Beragama.....

epistimologi memiliki arti menyebarkan
kedamaian dan kasih sayang, di manapun
kapan pun dan kepada siapa pun.
Beragama bukanlah suatu hal yang
meniscayakan kita untuk menyeragamkan
keberagamaan, tetapi untuk menyikapi
keberagamaan secara arif dan bijak.
Agama sendiri eksis di antara manusia
bertujuan untuk menjamin dan melindungi
harkat, martabat dan derajat kemanusiaan.
Maka daripadanya agama tidak bisa Kita
menjadikan agama sebagai sarana untuk
merendahkan satu dan yang lain.

Alhasil, kita bisa menarik kesimpulan
bahwa maksud dari moderasi beragama
menurut  penjelasan  diatas  adalah
bagaimana agar cara pandang Kita, sudut
pandang kita bisa senantiasa moderat atau
ditengah-tengah dalam menjalani
keagamaan yang mana menjalankan juga
memahami tuntunan agama yang tidak
dilakukan  secara  ekstrem.  Dalam
pengertian lain, moderasi beragama ini
berarti bagaimana kita beragama sesuai
dengan maksud dan arah dari moderasi itu
sendiri, yaitu berada di jalan yang
ditengah-tengah. Dengannya seseorang
tidak akan berlebihan saat menjalani
tuntunan dan ajaran agamanya. Maka
adapun orang yang mempraktikan hal ini
mereka disebut moderat.

Dalam pandangan Quraish Shihab,
beliau berpendapat bahwa dalam moderasi
(dalam konteks wasathiyyah ini) terdapat
beberapa pondasi yang menjadikan
moderasi seharusnya bisa berdiri kokoh
(Zamimah, 2018), yaitu :

Pertama, keadilan, menjadikan
pondasi keadilan ini menjadi sangat utama,
dengan berbagai makna yang tercantum
dan terkandung di dalamnya, seperti: 1)
“sama haknya” dalam ruang lingkup adil.
la yang senantiasa berjalan di jalan yang
lurus yang dalam bersikap ia memakai
suatu kadar yang sama, dalam artian tidak
memakai kadar ganda. Hal itulah yang
mempengaruhi hasil dari seseorang agar
bisa di nilai adil atau tidak dalam
pengertiannya, dan tidak menjadikannya

Volume 3, Nomor 2 Agustus 2023 | 137



Maulida F., Muhammad H.F.A., Muhammad H.M., Asep A.M.

condong dalam artian lebih memihak
kepada suatu kelompok diantara beberapa
kelompok lain. 2) juga dimaknai
menempatkan sesuatu pada tempat yang
semestinya (tidak zalim). Ini menjadi salah
satu cara yang membawa pada keadilan
meskipun dalam beberapa hal seperti
kuantitas tidak sama. 3) adil dimaknai
memberikan hak kepada pemiliknya
dengan cara terdekat, yang mana dalam
artian tidak menuntut seseorang atau
sebuah kelompok menunda-nunda
memberikan hak kepada kelompok lain
yang padahal merekalah pemilik hak
tersebut. 4) adil juga berarti moderasi yang
bermakna “tidak melebihkan juga tidak

mengurangi”
Kedua, menurut Quraish Shihab,
seseorang dapat menemukan

keseimbangan itu dalam kelompok yang
terdiri dari bagian-bagian yang berbeda,
tetapi selama setiap bagian memenuhi
tingkat dan kondisi tertentu, itu dapat
mencapai tujuan tertentu. Akumulasi dari
kondisi tersebut memungkinkan kelompok
tersebut untuk bertahan dan berlari
mencapai tujuan keberadaannya. Selain
itu, keseimbangan ini tidak mensyaratkan
kondisi dan tingkatan masing-masing
bagian harus sama agar seimbang.
Mengingat bahwa ukuran dan persyaratan
konten ditentukan oleh fungsionalitas yang
diharapkan, satu bagian mungkin lebih
kecil atau lebih besar dari yang lain.
Ditambahkannya, keseimbangan adalah
prinsip utama wasathiyyah. Tanpa
keseimbangan ini, keadilan tidak dapat
dicapai. Misalnya, dalam keseimbangan
ciptaan, Allah menciptakan segala sesuatu
menurut ukurannya, kebutuhan ciptaannya,
dan jumlahnya. Allah juga memerintahkan
sistem kosmik agar langit dan benda-benda
di dalamnya tidak saling bertabrakan, dan
masing-masing seimbang dan beredar
sesuai dengan urutan orbitnya masing-
masing.

Ketiga, toleransi. Quraish Shihab
menjelaskan bahwa toleransi adalah batas
ukuran penambahan atau pengurangan
yang dapat diterima. Toleransi juga berarti

tidak menyimpang dari apa yang
seharusnya dilakukan. Singkatnya adalah
penyimpangan yang sah.

Dalam pandangan Prof. Adlin Sila,
dari Balitbang dan Diklat Kemenag RI,
beliau menyatakan bahwa tidaklah sama
antara moderasi beragama dan moderasi
agama, dalam tuturnya  “Moderasi
beragama bukan moderasi agama”
(Kanwil Kemenag Provinsi NTB, 2023).
Agama sendiri sudah mengajarkan prinsip
moderasi, keadilan dan keseimbangan,
sehingga tidak perlu dilunakkan. Dengan
kata lain, bukan agamanya yang perlu
ditempa, melainkan cara beragama yang
dipraktikkan yang perlu ditempa oleh
pemeluk agama. Sayangnya, tidak ada satu
pun agama yang mengarahkan
pemeluknya untuk melakukan tindakan
ekstrem, meskipun banyak dari agama
tersebut yang mempraktikkan ajaran
agama ekstrem.

Kita dapat memahaminya sebagai:
kepemimpinan agama untuk kemuliaan
perempuan. Pedomannya pasti, dan tidak
ada yang bisa membantahnya. Itu adalah
bimbingan agama. Namun, bagaimana
perempuan dimuliakan menurut ajaran
agama tertentu sebenarnya berbeda. ltulah
yang dikenal sebagai religius.

Contoh yang biasa kita jumpai adalah
adanya keyakinan dan praktik keagamaan
ekstrem yang membatasi aktivitas sosial
perempuan, seperti mereka dilarang keluar
rumah meski butuh mencari ilmu. Namun
di sisi lain, ada keyakinan dan praktik
keagamaan yang memberikan kebebasan
ekstrem dan memberikan ruang bagi
perempuan untuk melakukan kegiatan
sosialnya hingga meremehkan tanggung
jawabnya untuk mengurus keluarga dan
rumah tangganya.

Maka diantara dua contoh di atas,
terdapat paham dan praktik keagamaan
yang memiliki sikap moderat, dengan
memberikan hak kesetaraan gender kepada
perempuan selama masih dalam etika dan
adat  istiadat yang  berlaku  di
lingkungannya (Saifudin, 2019).

Al-Muhafidz: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir | 138



Konsep ?Islam dan Moderasi
Beragama” di Indonesia

Dalam sudut pandang Islam, moderasi
berarti mengutamakan toleransi dalam
perbedaan, keterbukaan dalam menerima
keberagaman (inklusivisme), baik beragam
mazhab atau beragam agama. Perbedaan-
perbedaan ini seharusnya tidak menjadi
penghalang untuk kerja sama atas dasar
kemanusiaan (Dawing, 2017). Sebagal
muslim, sangat penting bagi kita untuk
percaya bahwa Islam adalah satu-satunya
agama yang benar dan paling benar. Tetapi
bukan berarti karenanya kita menjadi bisa
semena-mena melecehkan agama selain
Islam, yang nantinya bisa berpotensi
menyebabkan perpecahan persaudaraan
dan persatuan antar agama. Sebaliknya
seharusnya Kita bisa mengikuti jejak
Rasulullah Saw. ketika beliau memimpin
kota Madinah kala itu.

Untuk mewujudkan moderasi, Kkita
harus menghindari sikap inklusif. Konsep
Islam inklusif tidak terbatas pada
pengakuan atas pluralitas masyarakat,
tetapi perlu diaktualisasikan dalam bentuk
keterlibatan aktif dengan realitas ini.
Dalam perspektif Islam, inklusivitas ini
berarti memberi ruang pada keragaman
pemikiran, persepsi, dan pemahaman
Islam.

Oleh karena itu, dari pemahaman ini,
kebenaran tidak terbatas pada satu
kelompok,  tetapi  kebenaran  juga
ditemukan pada kelompok lain juga,
termasuk kelompok agama lain sekalipun.
Pemahaman ini berasal dari keyakinan
bahwa pada dasarnya semua agama yang
ada saat ini berasal dari para nabi yang
diutus dan semuanya mengandung hal
yang sama, VYaitu untuk mengajak
keselamatan, hanya dalam syariat yang
berbeda (A. Shihab, 1999).

Dengan demikian jelas bahwa
moderasi beragama dari sudut pandang
Islam terkait erat dengan menjaga
kebersamaan menghadapi toleransi, ajaran
langsung nabi yang mengajarkan Kkita
untuk saling memahami terlepas dari
perbedaan kita. Memang agama harus

Perspektif Islam tentang Moderasi Beragama.....

menjadi pedoman hidup dan menjadi
solusi atau jalan tengah yang adil dalam
menghadapi masalah  kehidupan dan
masyarakat, yang membuat cara pandang
kita seimbang antara dunia dan akhirat,
akal dan hati, rasio dan norma, cita-cita
dan fakta, serta individu dan masyarakat
(Akhmadi, 2019). Yang mana ini sesuai
dengan tujuan daripada umat Islam yang
seharusnya dalam menghadapi persoalan-
persoalan ini, Firman Allah :

Lo atigh T b o Kas B0
A

Artinya:  “Demikian pula Kami telah
menjadikan kamu (umat Islam) umat
pertengahan agar kamu menjadi saksi atas
(perbuatan) manusia” (Q.S. Al-Bagarah
[2]: 143)

Dalam ayat ini Allah SWT
menjelaskan kepada kita semua bahwa
sesungguhnya umat Islam adalah ummatan
wasathan, yang dengan kata lain berarti
orang yang moderat, adil, terpilih, terbaik,
rendah hati, istigamah, yang sesuai dengan
ajaran Islam, tidak ekstrim dengan segala
sesuatu termasuk yang berhubungan
dengan dunia atau akhirat, karena
kebenaran antara jasmani dan rohani harus
seimbang antara keduanya. Lebih rincinya,
wasathiyyah ini memiliki arti sesuatu yang
baik dan berada dalam posisi diantara dua
ekstrem.

Pada kenyatannya wajah Islam itu ada
banyak. Kita dapat meninjaunya dari
begitu banyaknya aliran dan golongan
Islam dengan masing-masing ciri khas
mereka sendiri, baik itu dalam praktik
ataupun amaliah keagamaan mereka.
Perbedaan  tersebut sudah  menjadi
sunnatullah (hukum alam; sudah menjadi
semestinya dan lumrah) yang mana itu
semua menjadi rahmat (Mawardi, 2015).
Dalam catatan Quraish Shihab, beliau
menuliskan:

“Keanekaragaman dalam kehidupan

merupakan keniscayaan yang

dikehendaki Allah. Termasuk dalam
hal ini perbedaan dan keanekaragaman

Volume 3, Nomor 2 Agustus 2023 | 139



Maulida F., Muhammad H.F.A., Muhammad H.M., Asep A.M.

pendapat dalam bidang ilmiah, bahkan

keanekaragaman tanggapan manusia

menyangkut  kebenaran kitab-kitab
suci, penafsiran kandungannya, serta

bentuk pengalamannya.” (M. Q.

Shihab, 2017).

Dengan begitu banyaknya keragaman
dalam  memaknai  Islam,  berbagai
permasalahan  muncul terkait saling
menghargai, saling menghormati
pemahaman satu sama lain, tidak saling
menyalahkan, toleransi, dan berbagai
persoalan lainnya.

Islam Indonesia sebenarnya berbeda
dengan Islam di Timur Tengah dalam hal
karakteristiknya. Memang, Islam sejak
awal penyebarannya di Indonesia telah
mengalami proses akulturasi
(pencampuran dan adaptasi) dengan
kepercayaan dan sosial budaya yang sudah
ada sebelumnya. Para cendekiawan
muslim  sejak  abad ke-17 telah
menanamkan benih-benih Islam progresif
di negara kita, atau yang biasa kita kenal
sebagai Islam kontekstual (moderatisme),
yang benih-benihnya kemudian dipupuk
olen para pendiri bangsa kita dalam
mencoba menghubungkan dan
mencocokkan antara Islam dan Indonesia.
Selanjutnya, perlu kita ketahui bahwa
Islam Indonesia tidak terbelenggu dengan
romantisme kejayaan masa lalu. Inilah
yang membedakan kita dengan sesama
muslim di Timur Tengah. Islam memiliki
semangat progresif dengan orientasi yang
kuat ke masa depan daripada ke masa lalu,
dan responsif terhadap perkembangan
kemanusiaan.

Dari pemaparan pada pembahasan
sebelumnya, kita seharusnya dapat
mengetahui bahwa sejatinya pemikiran
Islam di Indonesia umumnya telah
termasuk kategori moderat. Islam moderat
ini telah eksis sejak lama dan menjadi
paham keagamaan mayoritas masyarakat
Indonesia. Hal ini dapat kita buktikan
dengan mengidentifikasi beberapa hal
(Wahab, 2019),  vyaitu: Pertama,
kesejahteraan masuknya Islam ke bumi

Nusantara, sudah menjadi sebuah fakta
umum bahwa agama Islam merupakan
agama impor yang mana pada saat awal
kedatangannya harus berinteraksi dengan
lokalitas yang sudah kental dengan adat
istiadat, kepercayaan, bahkan agama
sendiri. Karenanya para Ulama kala itu
perlu untuk menyusun formula dan
memodifikasi tradisi sehingga
memunculkan sintesa Islam yang bisa
dikatakan berbeda dengan Islam dari asal
datangnya, dan fakta mengatakan bahwa
para ulama pun akhirnya berhasil
mereformulasi dan memodifikasi Islam
hingga bisa diterima di kalangan
masyarakat Indonesia kala itu. Bisa
dipastikan, tidak ada agama yang steril
dari pengaruh budaya tempat agama itu
berkembang. Pemahaman Islam mayoritas
penduduk muslim di Indonesia merupakan
konstruksi pemahaman Islam yang telah
mengakomodasi dan berakulturasi dengan
budaya dan sistem sosial-politik lokal.
Kedua, para ulama sepanjang sejarah
tercatat telah merespon dinamika laju
pemikiran Islam yang terus berkembang
hingga saat ini, dimana perjuangan
berbagai gagasan di tanah air akhirnya
memicu dialektika. Banyak gagasan Islam
telah dirumuskan dan direkonstruksi
secara berkala, melahirkan konfigurasi
Islam yang terus berubah. Dalam wacana
yang begitu panjang, apa yang seharusnya
menjadi pemahaman dan pengalaman
keagamaan masyarakat yang kemudian
disebut sebagai Islam moderat tentu
mudah digali dan kemudian diidentifikasi.
Ketiga, para  pemimpin Islam
dihadapkan pada struktur sosial yang
semakin dinamis dan perlu lebih berupaya
membangun masyarakat dalam
menanggapi modernitas yang berkembang.
Tentu saja, jawaban yang dikembangkan
oleh para pemimpin Islam didasarkan pada
kajian  Islam yang matang dan
komprehensif, sehingga mampu
menafsirkan  Islam  dalam  konteks
kontemporer, yang dapat  disebut
pemahaman Islam yang moderat.

Al-Muhafidz: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir | 140



Islam  moderat dalam  konteks
Indonesia yang menerapkan ummatan
wasathan ditemukan dalam dua kelompok
yang sangat mencerminkan  ajaran
Ahlussunnah wa  al-Jama‘ah, vyaitu
Nahdatul Ulama (NU) dan
Muhammadiyah, keduanya mengenal
toleransi dan perdamaian dalam
berdakwah (Hilmy, 2012).

Selanjutnya, dalam konsep
moderatisme  Islam  versi  pemikiran
keislaman Indonesia, sekurang-kurangnya
ada lima karakteristik yang melekat pada
konsep moderatisme tersebut sebagaimana
berikut ini: Pertama, ideologi
antikekerasan dalam manifesto Islam.
Kedua, mengadopsi pola kehidupan
modern dan segala turunannya dari
teknologi, ilmu pengetahuan, demokrasi,
dan lain-lain.  Ketiga, penggunaan
pemikiran rasional dalam mendekati dan
memahami  ajaran  Islam.  Keempat,
menggunakan pendekatan  kontekstual
untuk memahami sumber ajaran Islam.
Kelima, penggunaan ijtihad dalam
menegakkan hukum Islam. Namun, kelima
karakteristik ini dapat diperluas lebih
lanjut  yang menambah  kerukunan,
toleransi dan kerja sama antar umat
beragama.

Nilai-Nilai yang Mencerminkan
Moderasi Beragama menurut Ajaran
Islam

Moderat dalam berakidah. Dalam Al-
Qur’an surat Al-Bagarah [2] : 143 tampak
sangat jelas pembahasan  mengenai
moderasi Islam dalam beragama. Seperti
telah dijelaskan sebelumnya, ayat tersebut
menjelaskan bahwa posisi umat Islam
dalam berakidah berada diantara umat
Nasrani dan Yahudi. Umat Islam berada
dalam posisi yang tidak terlalu melebih-
lebihkan agama sehingga menuhankan
utusan Allah, Nabi Isa seperti yang
dilakukan umat Nasrani, juga tidak
meremehkan agama sampai mengganti isi
kitab Allah seperti yang dilakukan umat
Yahudi. Lebih jelasnya termaktub dalam
Al-Qur’an surat al-Bagarah [2] : 111

Perspektif Islam tentang Moderasi Beragama.....

Gaao 0 10y s of
Artinya: "Katakanlah (Nabi Muhammad),
“Tunjukkan bukti kebenaranmu jika kamu
orang-orang yang benar””

Ayat ini menunjukan bahwa akidah
Islam sejalan dengan fitrah kemanusiaan,
berada ditengah diantara mereka yang
tunduk pada sesuatu walau tanpa dasar
apapun, dan mereka yang mengingkari
segala sesuatu yang berkaitan dengan yang
berwujud metafisik. Demikianlah prinsip
yang selalu diajaran dalam moderasi
agama Islam. Dalam keimanan islam tidak
sampai mempertuhankan pembawa risalah,
juga tidak sampai mengganti isi daripada
kitab-Nya Allah SWT.

Selanjutnya moderat dalam bersyariat
dan berakidah. Nilai moderasi dalam Islam
selanjutnya dapat ditinjau dalam tataran
syari’at dan ibadah. Dalam tataran syari’at,
tampak jelas dalam pembahasan makanan
yang digunakan untuk membayar kafarat
sebagaimana dijelaskan dalam Qur’an
Surat al-Maidah [5] : 89 lalu. Ketetapan
pembayaran kafarat tersebut merupakan
wujud toleransi Islam yang memudahkan
umatnya dalam segala hal, bahkan dalam
pembayaran kafarat sekalipun.Tetapi hal
ini bukan berarti larangan untuk membayar
kafarat dengan makanan yang berkualitas
terbaik, melainkan antisipasi bagi orang
yang kurang mampu atau hidup pas-pasan
bila harus membayar kafarat karena
ditakutkan apabila ketetapannya harus
menggunakan makanan kualitas terbaik
akan memberatkan mereka.

Moderat dalam bersyariat Islam pula
dapat Kkita tinjau dengan melihat hukum
Islam yang memiliki indikator sebagai
berikut:

Pertama, hukum Islam  bersifat
fleksibel dan menerima pembaruan
(tajdid). Hal ini menjadikan hukum Islam
dapat  diterapkan  dimanapun  dan
kapanpun.

Kedua, bersifat memudahkan dalam
ketetapan hukum yang bersifat mendesak
dan darurat, sehingga menjadikannya

Volume 3, Nomor 2 Agustus 2023 | 141



Maulida F., Muhammad H.F.A., Muhammad H.M., Asep A.M.

bukan hukum yang kaku dan susah untuk
dilaksanakan, karena kaku dan susah untuk
dilaksanakan merupakan salah satu ciri
dari ekstremisme dalam Islam dan
bertentangan  dengan  prinsip  Islam
moderat. Dijelaskan dalam Al-Qur’an
surat Al-Bagarah [2] : 185 dan Al-Qur’an
surat An-Nisa [4] : 28 bahwa Allah
menginginkan kemudahan dan keringanan
bagi hamba-Nya, dan dalam Al- Qur’an
surat Al-Maidah [5] : 6 bahwa Allah
menghilangkan kesempitan (Raf’ul haraj).
Ketiga,hukum Islam memiliki fasilitas
rukhsah  (keringanan) dalam hal-hal
tertentu yang dinilai mendesak dengan
syarat dan ketentuan yang berlaku yang
mana ini bukan berarti Islam yang
menetapkan hukumnya dengan seenaknya.

Keempat, karena hukum Islam berlaku
hingga kapanpun, hukum Islam
menerapkan hukum secara berangsur
dengan tujuan memperkuat persiapan
penerima hukum.

Kelima, penetapan dan penerapannya
untuk kemaslahatan umat.
Juga dalam tataran ibadah yang mana
kewajiban melaksanakan ibadah tidak
menyulitkan umat Islam dalam
melaksanakannya juga tidak menjadi
penghalang bagi umatnya untuk bisa
mencari nafkah. Tercermin dalam Al-
Qur’an surat Al-Jumu’ah [62] : 9-10

w2l o 2 skl oot ) g5
S0 s i s a0 B e
3 \5}’:"56 gjijaj\ %‘*}‘j \;!_; :)u)/cf. Eﬁ’{

~

]
-

S s 18 1 L e s 230

&3 2 ) ed
Artinya:  "Wahai orang-orang yang
beriman, apabila (seruan) untuk

melaksanakan salat pada hari Jumat telah
dikumandangkan, segeralah mengingat
Allah dan tinggalkanlah jual beli. Yang
demikian itu lebih baik bagimu jika kamu
mengetahui (9) Apabila salat (Jumat) telah
dilaksanakan, bertebaranlah kamu di
bumi, carilah karunia Allah, dan ingatlah

Allah sebanyak-banyaknya agar kamu
beruntung (10) ” (Q.S. Al-Jumu’ah [62]: 9-
10)

Kemudian moderat dalam bertingkah
laku. Nilai moderasi Islam dalam
bertingkah laku dapat dilihat dalam
berbagai ayat Al-Qur’an, seperti pada surat
Al-Bagarah [2]: 143. Menurut at-Thabari,
perpindahan  Ka’bah  sebagai  kiblat
(sebelum hijrah) ke Baitul Maqdis (setelah
hijrah) bertujuan untuk mengajak kaum
Yahudi mengikuti ajaran Islam, namun
upaya tersebut tidak memberikan hasil
maksimal dan terus memusuhi umat Islam.

Meski pemahaman yang disampaikan
At-Thabari tidak sepenuhnya benar
menurut Quraish Shihab, namun tindakan
tersebut mencerminkan moderasi Islam
yang diawali dengan dakwah secara
damai, lembut, dan tidak mengutamakan
kekerasan. Selain itu, moderasi dalam
berperilaku juga diungkapkan dalam surat
Al-Qalam ayat 28. Sebagai umat Islam
harus bijak dalam berperilaku. Karena
kebijaksanaan inilah yang menjadikan
umat Islam sebagai umat yang dijadikan
saksi bagi umat-umat lain.

Dari  penjelasan  tersebut  dapat
diketahui bahwa Islam adalah agama yang
moderat. Kemoderatan ini ditemukan
dalam semua ajarannya, baik dalam hal
iman, hukum (syari’at), dan perilaku.
Maka dari itu, sangat keliru jika melebih-
lebihkan agamanya agar umat Islam tidak
kesulitan dalam menjalankan agamanya
sesuai dengan kehendak Allah SWT. yang
tertuang pada surat Al-Bagarah (2): 185.

Moderasi dalam masalah iman, hukum
(syari’at) dan  perilaku  merupakan
keharusan yang harus dikuasai umat Islam.
Allah telah memerintahkan hal itu dalam
surat An-Nahl  (16): 125 untuk
menyerukan ajaran Islam melalui hikmah
dan mau’idzah hasanah, agar umat Islam
tidak melebih-lebihkan dan bertindak
kasar dalam berdakwah sehingga tidak
menimbulkan ajaran yang kaku dan keras.

Di samping perilaku yang kaku dan
keras, agama juga melarang perilaku

Al-Muhafidz: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir | 142



terlalu menggampangkan yang mengarah
pada penyimpangan seperti yang telah
dilakukan oleh umat terdahulu. Larangan
ini dinyatakan oleh Allah dalam Al-Qur’an
surat Al-Ma’idah [5]: 77

V5 b s K g s ¥ i st o
55 Bl g5 e 5l B 3 ST GAF

e J2 sl 32 3lg
Artinya: "Katakanlah (Nabi Muhammad),
“Wahai  Ahlulkitab, janganlah  kamu
berlebih-lebihan dalam (urusan) agamamu
tanpa hak. Janganlah kamu mengikuti
hawa nafsu kaum vyang benar-benar
tersesat sebelum kamu dan telah
menyesatkan banyak (manusia) serta
mereka sendiri pun tersesat dari jalan
yvang lurus””(Q.S. Al-Maidah [5]: 77)

Dari uraian di atas, dapat ditarik
kesimpulan bahwa dalam beragama,
bersyari’at, dan berperilaku itu harus
seimbang. Keseimbangan ini dapat dicapai
melalui kajian agama, syari’ah, dan
moralitas secara holistik dan objektif.
Banyak metode untuk mengkaji al-Qur’an
dan Hadits secara menyeluruh dari segala
aspeknya, salah satunya yaitu
menggunakan metode tematik yang telah
dijelaskan pada bab sebelumnya. Selain
itu, pemahaman terhadap teks al-Qur’an
dan Hadits juga harus dilihat dari
perspektif sosio-historisnya, agar
pemahaman yang diperoleh lebih fleksibel
dan tidak kaku.

Penerapan Tafsir Maudhu’i dalam
Memahami Konsep Wasath (Moderat)
dalam Perspektif Islam

Menurut penjelasan Rosihun Anwar,
tafsir maudhu’i merujuk pada
pengumpulan ayat-ayat Al-Qur’an yang
memiliki tema dan tujuan yang serupa,
seperti yang dijelaskan para mufassir.
Dapat disebutkan juga bahwa metode ini
merupakan  sebuah metode  yang
menggunakan penafsiran secara
menyeluruh (komprehensif) dalam
meneliti ayat Al-Qur’an secara sistematis
atau maudhu’i dan mencakup semua segi

Perspektif Islam tentang Moderasi Beragama.....

yang terdapat di dalamnya, termasuk
metodologi, sejarah, dan relavansi Al-
Qur’an dengan topik yang dibahas, dan
hadits-hadits yang relavan dengan topik
penafsiran yang diteliti.

Pokok bahasan dalam kajian ini adalah
Islam dan moderasi beragama. Istilah yang
digunakan untuk menggambarkan istilah
ringan ini adalah kata wasath yang berarti
tengah. Menurut Ragib Asfahani, “wasath”
menggambarkan posisi di antara dua titik
akhir yang berdekatan. Selain itu, istilah
dari kata “wasath” juga dapat digunakan
untuk menggambarkan sifat yang ada di
antara dua sifat yang buruk, seperti:
kemurahan hati, setengah antara pelit dan
boros (Al-Asfahani, 2009).

Dalam tafsir Al-Manar, Rasyid Ridha
mengartikan kata wasathan dalam ayat 143
dari surat Al-Bagarah bermakna ta’dil dan
takhyir yang mana itu berarti tidak
berlakunya ifrath dan tafrith. Hal ini
menyiratkan bahwa Islam dianggap
sebagai agama moderat karena memiliki
prinsip-prinsip yang seimbang dan tidak
berlebihan. Jadi, keseimbangan dalam
agama Islam memainkan peran penting
dalam kemampuan umat Islam untuk
memahami sudut pandang yang berbeda
dan menjadi saksi atas umat-umat yang
lain (Ridha, 1935).

Menurut penjelasan Wahbah Zuhaili,
konsep wasath merujuk pada pilihan yang
seimbang dan moderat. Umat muslim
diberi arahan untuk menjadikan nabi
Ibrahim a.s sebagai kiblat mereka, dan
kelak mereka akan menjadi saksi bagi
orang-orang kafir terhadap Islam. Selain
itu, umat Islam yang menyebarkan agama
dengan sikap yang moderat akan memiliki
Nabi Muhammad Saw. sebagai saksi bagi
mereka di akhirat kelak (Al-Zuhaili, 1994).

Berikutnya, terdapat ayat-ayat dalam
Al-Qur’an yang berkaitan dengan ide
moderat yang telah didefinisikan oleh para
ulama, yang akan dijelaskan lebih lanjut.
Hal ini mencakup keterkaitan ayat dengan
ayat sebelumnya maupun ayat sesudahnya.
Menurut Al-Suyuthi, konsep keterkaitan
ayat hanya harus diterapkan dalam konteks

Volume 3, Nomor 2 Agustus 2023 | 143



Maulida F., Muhammad H.F.A., Muhammad H.M., Asep A.M.

makna yang saling berkaitan, baik secara
umum, khusus, konkret, atau dalam
hubungan sebab-akibat, perbandingan-
perlawanan, serta ‘illat dan ma’lul (Al-
Suyuthy, n.d.). Istilah “moderat” dapat
digambarkan dengan istilah “wasathan”,
yang disebutkan dalam lima ayat yang
berbeda dalam Al-Qur’an yang masing-
masing disebutkan dalam bentuk yang
beragam.

Al-Qur’an Surat Al-Bagarah [2]:
143

S 3t 15559 g 4 K 5035

Was s 1izgs K30 I3 55555 0

J3 15 2y Vi Tl w@\ 3
e IM{JU,\_(Q\) bae e i

AP rféf;\ el B O Lt sda J,U\

w5 B
Artinya:  “Demikian pula Kami telah
menjadikan kamu (umat Islam) umat
pertengahan agar kamu menjadi saksi atas
(perbuatan) manusia dan agar Rasul
(Nabi Muhammad) menjadi saksi atas
(perbuatan) kamu. Kami tidak menetapkan
kiblat (Baitulmaqdis) yang (dahulu) kamu
berkiblat kepadanya, kecuali agar Kami
mengetahui (dalam kenyataan) siapa yang
mengikuti Rasul dan siapa yang berbalik
ke belakang. Sesungguhnya (pemindahan
kiblat) itu sangat berat, kecuali bagi orang
yang telah diberi petunjuk oleh Allah.
Allah tidak akan menyia-nyiakan imanmu.
Sesungguhnya Allah benar-benar Maha
Pengasih lagi Maha Penyayang kepada
manusia” (Q.S. Al-Bagarah [2]: 143)

Ayat ini ditujukan untuk para
pemimpin  Yahudi terkait dengan
perpindahan arah kiblat dari Baitul Maqgdis
ke Baitul Haram. Peristiwa ini membuat
para pemimpin Yahudi berkomentar
kepada Muadz bin Jabal bahwa
perpindahan itu didasari karena Nabi
Muhammad Saw. merasa iri, padahal
sebenarnya Baitul Maqdis adalah arah
kiblat para nabi dan seluruh umat manusia.

Dengan itu, Muadz bin Jabal memberikan
jawaban bahwa kita sebagai umat Islam
adalah orang vyang jujur dan adil.
Sehingga, akhirnya ayat 143 dari surat Al-
Bagarah diturunkan (Al-Baghawy, 2006).

Dalam tafsir Imam  Ath-Thabari
dijelaskan, bahwa sebelum hijrahnya
Rasulullah Saw. ke madinah, kiblat umat
Islam adalah Ka’bah. Namun, setelah
Rasulullah Saw. hijrah, kiblat dipindahkan
ke Baitul Maqgdis dengan maksud untuk
mendapatkan ~ simpati  umat  Yahudi
terhadap Islam. Walaupun pada akhirnya
perpindahan ini tidak mendapat respon
positif dari umat Yahudi, malahan mereka
tidak bersahabat sama sekali hingga
memusuhi  umat Islam (Ath-Thabari,
1960).

Di satu sisi, Quraish  Shihab
menuturkan  bahwa  beliau  kurang
sependapat dengan pendapat Imam Ath-
Thabari dengan rasionalisasi  bahwa
perpindahan arah kiblat ke Baitul Maqdis
mungkin disebabkan oleh Ka’bah saat itu
yang penuh dengan berhala. Quraish
Shihab berpendapat bahwa
dipindahkannya kiblat kembali ke Ka’bah
adalah langkah yang tepat, karena Ka’bah
berada di posisi tengah (wasath), sesuai
yang disiratkan dalam ayat 143 dari Al-
Qur’an surat Al-Bagarah (M Quraish
Shihab, 2007).

Wasath dalam ayat ini berkaitan
dengan sesuatu yang moderat. Kata wasath
dalam ayat ini direlasikan dengan kata
ummatan yang menjadikannya berarti
umat yang moderat. Dijelaskan dalam
tafsir Al-Muyassar fi Gharibil Qur’an yang
disusun oleh Markaz Ad-Dirasat Al-
Qur’aniyyah yang mengatakan bahwa
wasath dalam ayat ini bermakna umat

yang adil dan yang terbaik, ( Y ;L= ‘in’;

Lyi Yy Se L) yakni yang tidak

meyakini sesuatu yang bersifat materi
seperti yang dilakukan oleh orang Yahudi.

Al-Qur’an Surat Al-Bagarah [2]:
238

Al-Muhafidz: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir | 144



4 pigds bod sllaly ol e gliis
Artinya: “Peliharalah semua salat (fardu)
dan salat Wusta. Berdirilah karena Allah
(dalam salat) dengan khusyuk” (Q.S. Al-
Bagarah [2]: 238)

Ayat ini turun berkenaan saat
Rasulullah  Saw. sedang menunaikan
ibadah shalat dzuhur di tengah panasnya
siang hari yang sangat terik, yang mana
membuat para sahabat mengalami
kesulitan melaksanakannya karena
teriknya cuaca yang begitu menyengat.
Hal ini menyebabkan mayoritas para
sahabat tidur siang dan hanya dua saff
yang berjamaah  pada  Rasulullah,
sebagaimana diceritakan dalam suatu
riwayat (Shaleh & Qomaruddin, 2010).

Dapat dikatakan tidak ada ayat yang
jelas yang berhubungan dengan ayat ini,
baik itu ayat sebelumnya maupun ayat
setelahnya. Menurut Sayyid Tantawi, ayat
ini menjadi jalan tengah antara persoalan
manusia sehari-hari dengan ibadah. la
berpendapat bahwa pelaksanaan sholat
dapat menjadi solusi bagi masalah yang
dihadapi manusia dalam kehidupannya (M
Quraish Shihab, 2007).

Salah satu derivasi daripada kata
wasath adalah wustha yang masih berarti
pertengahan. Tetapi dalam ayat ini karena
disandingkan dengan shalat, maka wustha
disini berubah maknanya menjadi salah
satu shalat daripada lima shalat yang
wajib. Wustha disini diartikan oleh jumhur
ulama dan kebanyakan riwayat
mengartikan dengan shalat ashar, karena
berada ditengah antara dua shalat nahar
(siang: shubuh dan dzuhur) dan dua shalat
lail (malam: magrib dan isya). Meskipun
ada yang mengartikan shalat wustha
adalah shalat shubuh karena dua lail:
magrib isya dan dua nahar: dzuhur dan
ashar. Dan dalam sebagian riwayat lain
dikatakan shalat wustha adalah shalat
dzuhur. Ibnu Haim dalam Tafsirnya
Gharibil Qur’an Libnil Haim menjelaskan

Perspektif Islam tentang Moderasi Beragama.....

yang menguatkan bahwa artinya shalat
ashar:

o WY e Do g kg b
ol 138 () Sl 3 ooy B G bl
Lesd 5l JIgsY)

Al-Qur’an Surat Al-Maidah [5]: 89

G g 1S3 v;vmwm, g 3
be G i fGb ST R SEY fw
ot 3 ;.@55:,5/ 3 Vﬁﬂu 2AAT d}a&la.- S L Lol
Rlry ufqu;i(u lf st 34 1 sabag;

ST G I G iz 2ils 13

djjgwd rﬂild/ ..... su\
Artinya: “Allah tidak menghukum kamu
disebabkan sumpah-sumpahmu yang tidak
disengaja (untuk bersumpah), tetapi Dia
menghukum kamu disebabkan sumpah-
sumpah yang kamu sengaja. Maka,
kafaratnya (denda akibat melanggar
sumpah) ialah memberi makan sepuluh
orang miskin dari makanan yang (biasa)
kamu berikan kepada keluargamu,
memberi pakaian kepada mereka, atau
memerdekakan seorang hamba sahaya.
Siapa yang tidak mampu melakukannya,
maka (kafaratnya) berpuasa tiga hari.
Itulah kafarat sumpah-sumpahmu apabila

kamu bersumpah (dan kamu
melanggarnya). Jagalah sumpah-
sumpahmu! Demikianlah Allah

menjelaskan kepadamu hukum-hukum-Nya
agar kamu bersyukur (kepada-Nya)” (Q.S.
Al-Maidah [5]: 89)

Ayat 89 ini bermunasabah pada ayat
sebelumnya, yang menjelaskan mengenai
pentingnya mengonsumsi makanan yang
halalan thoyyiban (halal dan baik). Dalam
hal ini, ayat tersebut juga mengindikasikan
adanya kekhawatiran praktek beragama
yang berlebihan dalam ajaran Islam, yang
bahkan mencakup sumpah untuk tidak
mengonsumsi makanan halalan thoyyiban
dengan tujuan untuk mendekatkan diri

Volume 3, Nomor 2 Agustus 2023 | 145



Maulida F., Muhammad H.F.A., Muhammad H.M., Asep A.M.

kepada Allah SWT. Hal ini termaktub
dalam ayat 89 dari surat Al-Ma’idah (M
Quraish Shihab, 2007).

Pada ayat ini juga dijelaskan mengenai
tanggung jawab membayar kafarat bagi
seseorang yang sebelumnya bersumpah
untuk tidak mengonsumsi makanan yang
halalan  thoyyiban  dengan  tujuan
mendekatkan diri. Para ulama
menggunakan kata “awsath” dalam ayat
tersebut sebagai standar untuk menentukan
jenis makanan sebagai kafarat. Jenis
makanan tersebut adalah makanan yang
memiliki kualitas sedang, yang biasanya
dikonsumsi sehari-hari, bukan makanan
yang sangat berkualitas. Dengan demikian,
dapat disimpulkan bahwa Islam adalah
agama yang moderat dan tidak berlebihan
dalam semua hal (M Quraish Shihab,
2007).

Awsath yang mana dalam ayat ini
diartikan  dengan  “yang  biasanya”
dijelaskan dalam tafsir Al-Muyassar fi
Gharibil Qur’an yang disusun oleh Markaz

Ad-Dirasat Al-Quraniyyah : 4kl Jad

P55l Bl pé e w53les [ yaitu yang
biasa dengan menghindari sifat boros dan

pelit (pertengahan, diantara dua sifat, yaitu
diantara sifat boros dan pelit).

Al-Qur’an Surat Al-Qalam [68]: 28

Ogpaed Vgl oS3 o8 I 2glecyl J6

Artinya: "Seorang yang paling bijak di
antara mereka berkata, “Bukankah aku
telah mengatakan kepadamu hendaklah
kamu bertasbih (kepada Tuhanmu)?””
(Q.S. Al-Qalam [68]: 28

Ayat 28 dalam surat ini menjelaskan
kembali tentang perilaku orang-orang kafir
yang digambarkan sebagai tukang kebun
yang tidak bersyukur dan bertingkah
melampui batas dalam mengatur hidup.
Oleh karena itu, timbul sebuah bencana
yang merusak tanaman mereka, yang
membuat mereka menyadari mereka
bahwa mereka tersesat, meskipun mereka
menyadari hal tersebut terlambat (Al-
Maraghi, 1974).

Kata awsath dalam ayat ini dapat
dijelaskan sebagai individu yang memiliki
kebijaksanaan dan  kekuatan dalam
memberikan pendapat. Jika seseorang
telah sampai kepada tingkat kebijaksanaan,
mereka tidak akan mengabaikan hal-hal
penting dan senantiasa memikirkan
tindakan yang akan diambil dan dilakukan.

Al-Qur’an Surat Al-’Adiyat [100]: 5

Lo~ Ly Celes
Artinya: “lalu menyerbu ke tengah-tengah
kumpulan musuh”

Tidak didapati secara pasti dan spesifik
asbab an-nuzul yang menjelaskan tentang
ayat ini. Meskipun demikian, dalam satu
riwayat hadits, disebutkan bahwa ayat ini
turun terkait dengan pasukan kavaleri yang
dikirim oleh Nabi Muhammad Saw.,
seperti yang diceritakan dalam ayat 1-5
dari surah Al-‘Adiyat. Namun, setelah
pasukan tersebut pergi, tidak ada kabar
yang diterima oleh nabi. Oleh karena itu,
surah Al-‘Adiyat ayat 1-5 diturunkan
sebagai petunjuk bagi nabi bahwa pasukan
berkuda sedang terlibat dalam
pertempuran  melawan  musuh, dan
keberanian mereka diabadikan dalam ayat-
ayat tersebut (Shaleh & Qomaruddin,
2010).

Dalam ayat ini, derivasi kata awsath itu
adalah wasathna yang berarti tempat yang
berada di tengah-tengah, hal ini serupa
dengan apa yang dijelaskan oleh imam Az-
Zujaj dalam tafsirnya Ma’aniyaz Zujaj :

SRS AT IR u%uimy% sesuai
dengan makna dasar dari wasath yang
berrarti ditengah-tengah.

Kesimpulan

Hasil penelitian terhadap moderasi
beragama yang ditunjang oleh tafsir
maudhu’i  menunjukan bahwa Islam
memang sudah memberikan jawaban
dalam Al-Qur’an tentang bagaimana
perspektif Islam terhadap moderasi
beragama ini. Konsep moderasi beragama

Al-Muhafidz: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir | 146



ditinjau dari perspektif Islam termaktub
dalam Q.S. Al-Bagarah [2]: 143 dengan
konsep ummatan washatan. Pembahasan
penelitian ini menjelaskan bahwa konsep
wasath atau moderasi ini menjawab
berbagai tantangan akan paham
keberagaman agama saat ini. Penelitian ini
juga mendeskripsikan bagaimana
pandangan umum dan paham
keberagaman agama, memberikan
pemahaman akan pengertian dan pondasi
daripada moderasi serta membedakan
antara moderasi beragama dan moderasi
agama, lalu membeberkan konsep
moderat dalam sudut pandang Islam yang
termasuk di dalamnya Islam Indonesia dan
Islam  moderat di Indonesia, juga
menjelaskan nilai-nilai yang
mencerminkan moderasa  beragama
menurut ajaran islam yang ditutup dan
menjadi jawaban atas semua permasalahan
penelitian  dengan membahas tafsir
maudhu’i  daripada konsep  wasath.
Penelitian ini diharapkan dapat
memberikan  implikasi  positif  yang
berguna dan bermanfaat bagi para
pembaca juga peneliti  selanjutnya.
Penulisan ini  tentunya  memiliki
keterbatasan  dalam mendalami  dan
mengkaji ~ fokus  materi,  sehingga
menciptakan peluang lebih lanjut untuk
peneliti selanjutnya dalam
mengembangkan analisis secara
komprehensif.

Daftar Pustaka

Akhmadi, A. (2019). Moderasi Beragama
Dalam Keragaman Indonesia.
Inovasi-Jurnal Diklat Keagamaan,
13(2), 45-55.

Al-’Alwani, T. J. (1997). The Ethics Of
Disagreement In Islam. Hendorn,
VA: Institute Of International Islamic
Thought.

Al-Asfahani, R. (2009). Almufradaat Fi
Gharabil Qur’an. Beirut: Dar Al-
Ma’rifah.

Al-Baghawy. (2006). Tafsir Al-Baghawi:
Ma’alim At-Tanzil Juz 1. Riyadh: Dar
Thayyibah.

Perspektif Islam tentang Moderasi Beragama.....

Al-Farmawi, A. Al-H., & Suryan, A. J.
(1996). Metode Tafsir Mawdhuiy:
Suatu Pengantar/Abd. Al-Hayy Al-
Farmawi.

Al-Farwami, A. A.-H. (1996). Metode
Tafsir Mawdhu’iy : Suatu Pengantar.
Jakarta: Raja Grafindo Persada.

Al-Maraghi, A. M. (1974). Tafsir Al-
Maraghi (Juz 1). Mesir: Mustafa Al-
Babi Al-Halabi.

Al-Suyuthy. (N.D.). Al-Asrar Tartib Al-
Qur’an. Kairo: Dar Al-"Ttisham.
Al-Zuhaili, W. (1994). Tafsir Al-Wajiz
"Ala Hamisyil Quranil Adzim. Beirut:

Dar Al-Fikr.

Ath-Thabari. (1960). Tafsir Ath-Thabari
Juz 3. Kairo: Maktabah Ibn
Taymiyyah.

Boyle, K., & Sheen, J. (1997). Freedom Of
Religion And Belief: A World Report.
London And New York: Roudledge.

Dawing, D. (2017). Mengusung Moderasi
Islam Di  Tengah  Masyarakat
Multikultural. Rausyan Fikr: Jurnal
lImu Studi Ushuluddin Dan Filsafat,
13(2), 225-255.

Fattah, A. (2020). Tafsir Tematik Islam
Moderat Perspektif ~ Al-Quran.
MAGHZA: Jurnal llmu Al-Qur’an
Dan Tafsir, 5(2), 156-172.

Hilmy, M. (2012). Quo-Vadis Islam

Moderat  Indonesia?  Menimbang
Kembali  Modernisme  Nahdlatul
Ulama Dan Muhammadiyah.
MIQOT: Jurnal lImu-llmu

Keislaman, 36(2).

Kanwil Kemenag Provinsi NTB. (2023).
Moderasi Beragama, Bukan Moderasi
Agama. Retrieved March 18, 2023,
From
Https://Nth.Kemenag.Go.ld/Baca/162
3942720/Moderasi-Beragama-Bukan-
Moderasi-Agama

Lefebvre, G. (1979). The Coming Of The
French Revolution. New Jersey:
Princeton University Press.

Mawardi, M. (2015). Reaktualisasi
Kerukunan Antar Umat Beragama
Dalam Kemajemukan Sosial.
SUBSTANTIA:  Jurnal  llimu-limu

Volume 3, Nomor 2 Agustus 2023 | 147



Maulida F., Muhammad H.F.A., Muhammad H.M., Asep A.M.

Ushuluddin, 17(1), 55-66.

Nazir, M. (1998). Metode Penelitian.
Jakarta: Ghalia Indonesia.

Nurdin, F. (2021). Moderasi Beragama
Menurut  Al-Qur’an Dan Hadist.
Jurnal llmiah Al-Mu’ashirah: Media
Kajian Al-Qur’an Dan Al-Hadits
Multi Perspektif, 18(1), 59-70.

Pedoman Penulisan Skripsi, Tesis, Dan
Desertasi. (2020).

Ridha, M. R. (1935). Tafsir Al-Mannar
Juz. 2. Mesir: Matba’ah Al-Mannar.

Saifudin, L. H. (2019). Moderasi
Beragama. Jakarta: Badan Litbang
Dan Diklat Kementerian Agama RI.

Shaleh, &  Qomaruddin. (2010).
Asbababun Nuzul: Latar Belakang
Histori Turunnya Ayat-Ayat Al-
Qur’an. Bandung: CV Diponegoro.

Sharastani, M. B. A. Al-K. (1984). Muslim
Sects And Divisions. London: Kegan

Paul International.

Shihab, A. (1999). Islam InKklusif.
Bandung: Mizan.

Shihab, M. Q. (2017). Secercah Cahaya
[lahi: Hidup Bersama Al-Qur’an.
Bandung: Mizan Pustaka.

Shihab, M Quraish. (2007). Tafsir Al-
Misbah:  Pesan, Kesan, Dan
Keserasian Al-Qur’an. Tangerang:
Lentara Hati.

Wahab, A. J. (2019). Islam Radikal Dan
Moderat: Diskursus Dan Kontestasi
Varian Islam Indonesia. Jakarta: PT
Gramedia Pustaka Utama.

Yamani, A. Z. (1968). Islamic Law And
Contemporary Issues. Jeddah: The
Saudi Publishing House.

Zamimah, 1. (2018). Moderatisme Islam
Dalam  Konteks  Keindonesiaan.
Jurnal Al-Fanar, 1(1), 75-90.

Al-Muhafidz: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir | 148



