
JURNAL ILMU AL-QUR’AN DAN TAFSIR 
Desa Maniskidul, Kec. Jalaksana, Prov. Jawa Barat, Kode Pos 45554, Telp. (0232) 613805, HP: 0813 8888 0960, Website: www.stiq-almultazam.ac.id 

Al Muhafidz: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir 
Vol. 3 No. 1, (2023)|; e-ISSN: 2807-6346|131-148 

131 

 

PERSPEKTIF ISLAM TENTANG MODERASI BERAGAMA: 

ANALISIS TAFSIR MAUDHU’I 
 

Maulida Fatihatusshofwa
* 

mfatihatusshofwa@gmail.com 

Muhammad Haekal Fatahillah Akbar
*
 

haekalfatahillah04@gmail.com 

Muhammad Hamzah Nashrullah
*
 

hamzahnashrullah8@gmail.com 

Asep Abdul Muhyi
*
 

asepabdulmuhyi@gmail.com 
*
UIN Sunan Gunung Djati Bandung, Indonesia 

 

Abstract 

The discourse on freedom and religious diversity in Indonesia has long been highlighted 

by various elements of the state and scholars of the nation. Ultimately, the only solution 

found so far is by implementing the concept of moderation in practicing religion. This 

research aims to describe the essence of religious moderation from an Islamic perspective 

and serve as a reference and study for classic issues concerning the community and its 

beliefs. This research adopts the maudu‟i (thematic) method, which is entirely qualitative 

in nature. The reference sources utilized in this study include both print and digital 

documents, such as books, journals, essays, and other relevant references. The research 

findings indicate that from an Islamic perspective, religious moderation means prioritizing 

a tolerant attitude towards differences and embracing diversity (inclusivism), whether it be 

diverse in terms of sects or schools of thought or diverse in terms of religious practices. In 

Indonesia, the existence of moderate religious thought has long been present. This can be 

evidenced by identifying several aspects. Firstly, the peaceful introduction of Islam to the 

archipelago; secondly, throughout history, renowned scholars have responded to the 

evolving dynamics of thought; and thirdly, Islamic figures have increasingly encountered 

a dynamic social construct that necessitates their efforts in constructing a society that 

responds to various evolving modernities. 

Keyword: Islam; Moderate;Thematic approach. 

 

Abstrak 

Diskursus kebebasan dan kemajemukan beragama di Indonesia telah lama disorot oleh 

para elemen negara dan para cendekiawan Tanah Air. Pada akhirnya jalan keluar satu-

satunya yang ditemukan hingga saat ini adalah dengan menerapkan konsep moderasi 

dalam beragama. Penelitian ini bertujuan untuk menggambarkan akan esensi moderasi 

beragama ditinjau dari sudut pandang Islam, dan menjadi bahan referensi juga kajian yang 

patut dibaca kemudian ditelaah tentang masalah klasik yang menjadi sorotan tentang umat 

dan pegangannya. Penelitian ini menggunakan metode maudu‟i (tematik) yang 

sepenuhnya merupakan penelitian kualitatif. Sumber referensi yang digunakan dalam 

penelitian ini adalah dokumen cetak dan digital, baik berupa kitab, buku, jurnal, essay, dan 

referensi lain yang relavan. Hasil penelitian menunjukkan bahwa dalam sudut pandang 

Islam, moderasi dalam beragama berarti mendahulukan sikap toleran dalam perbedaan, 

keterbukaan dalam menerima keberagaman (inklusivisme), baik beragam dalam aliran 

atau madzhab ataupun beragam dalam beragama. Di Indonesia, eksistensi pemikiran 

mailto:mfatihatusshofwa@gmail.com
mailto:haekalfatahillah04@gmail.com
mailto:hamzahnashrullah8@gmail.com
mailto:asepabdulmuhyi@gmail.com


 
 
Maulida F., Muhammad H.F.A., Muhammad H.M., Asep A.M. 
 

Al-Muhafidz: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir | 132  
 

moderat dalam beragama telah ada sejak 

lama. Hal ini dapat dibuktikan dengan 

mengidentifikasi beberapa hal, yaitu, 

pertama, kesejahteraan masuknya Islam ke 

bumi Nusantara; kedua, selama sepanjang 

sejarah para ulama terkenal telah 

memberikan respon pada dinamika laju 

pemikiran yang terus berkembang hingga 

saat ini; ketiga, para tokoh Islam kian 

menghadapi konstruk sosial yang semakin 

dinamis yang mengharuskan mereka agar 

lebih berupaya membangun masyarakat 

dengan merespon berbagai modernitas 

yang selalu berkembang. 

Kata Kunci: Islam; Moderat; Pendekatan 

tematik. 

 

Pendahuluan 

Kompleksitas dalam konteks 

keberagaman agama dan kepercayaan 

dalam tatanan global saat ini kian 

meningkat sejalan dengan kemajuan 

globalisasi yang mana masyarakat 

dihadapkan dengan tantangan menjaga 

harmoni dan kerukunan antar umat 

beragama dalam kerangka kebebasan 

beragama. Hal ini menjadikan pendekatan 

moderat dalam beragama menjadi relevan 

dan penting untuk dikaji lebih lanjut 

mengingat banyaknya konflik, intoleransi 

dan diskriminasi yang terjadi diakibatkan 

tidak adanya penerapan konsep moderasi 

beragama. 

Dewasa ini, Indonesia seringkali 

diterpa dan dihujani dengan permasalahan 

yang tiada hentinya menggerogot rasa 

toleransi antar umat se-agama ataupun 

antar umat beragama, yang mana 

seharusnya wajah asli keberagaman umat 

beragama di Indonesia adalah yang 

berkarakteristik ramah dan toleran. 

Khususnya, karakteristik keberagamaan 

umat beragama di Indonesia ini sejalan 

dengan konsep dan tuntunan Nabi 

Muhammad Saw. yang berkonsep 

“rahmatan lil „alamin” menjadikan 

penerapan moderasi beragama dalam 

perspektif Islam bisa dikaji lalu diterapkan 

di masyarakat umum. 

Hasil penelitian terdahulu telah 

disajikan oleh sejumlah peneliti terkait 

moderasi beragama. (Fattah, 2020), “Tafsir 

Tematik Islam Moderat Perspektif Al-

Qur‟an”, Maghza: Jurnal Ilmu Al-Qur‟an 

dan Tafsir. Penelitian ini bertujuan untuk 

menjelaskan ayat-ayat al-Qur‟an tentang 

Islam moderat. Metode penelitian ini 

bersifat kualitatif melalui kajian pustaka 

dengan pendekatan tematik. Hasil dan 

pembahasan penelitian ini meliputi 

pendapat para mufassir mengenai Islam 

moderat dan pembahasan tafsir tematis 

Islam moderat. Penelitian ini 

menyimpulkan bahwa al-Qur‟an 

menunjukkan bahwa moderasi Islam 

berlaku di segala bidang keislaman baik 

akidah, syari‟at, maupun perilaku. Oleh 

karena itu, sangat tidak benar jika ada 

orang yang terlalu berlebih-lebihan dalam 

beragama agar umat Islam tidak sulit 

menjalani agamanya sebagaimana yang 

dikehendaki oleh Allah SWT. dalam surah 

al-Baqarah (2): 185 (Fattah, 2020). 

(Nurdin, 2021), “Moderasi beragama 

menurut al-Qur‟an dan Hadits ”, Jurnal 

Ilmiah Al-Mu'ashirah. Penelitian ini 

bertujuan untuk mengetahui apakah al-

Qur‟an dan hadits sebagai kitab suci umat 

Islam mempunyai akar dan berpotensi 

besar mengajak umatnya untuk melakukan 

kekerasan dan teror terutama pada umat 

beragama yang lain. Metode penelitian ini 

bersifat kualitatif melalui studi pustaka 

dengan pendekatan tafsir maudhu‟I. Hasil 

penelitian ini menyimpulkan bahwa al-

Qur‟an dan Hadits tidak mengajak umat 

Islam untuk melakukan kekerasan, 

ekstrem, dan berlebih-lebihan dalam 

beragama. Al-Qur‟an dan Hadits 

menawarkan bahwa memahami dan 

mengamalkan agama terkesang ramah, 

lembut, dan kasih sayang (Nurdin, 2021). 

Penelitian yang sekarang dan 

penelitian terdahulu memiliki persamaan 

yaitu membahas moderasi dalam 

beragama. Akan tetapi, terdapat perbedaan 

antara penelitian terdahulu dengan 

penelitian sekarang. Penelitian terdahulu 

fokus membahas ayat-ayat dan hadits yang 



 
 

Perspektif Islam tentang Moderasi Beragama..... 
 
 

Volume 3, Nomor 2 Agustus 2023 | 133  
 

berkaitan dengan moderasi beragama, 

sedangkan penelitian sekarang 

menambahkan lebih lanjut tentang urgensi 

dan konsep moderasi beragama dalam 

tatanan sosial sekarang khususmya di 

Indonesia dan tak lupa menyajikan juga 

ayat yang terkait dengan menggunakan 

metode tafsir tematik. 

Kata moderasi dapat dirumuskan 

kedalam dua arti, yaitu moderasi yang 

berarti jalan tengah, dan moderasi yang 

berarti sesuatu yang terbaik. Berarti jalan 

tengah karena disandingkan seperti dalam 

sebuah forum pasti ada penengah yang 

tidak memihak kepada siapapun. Disebut 

juga sebagai yang terbaik karena biasanya 

terletak diantara dua hal yang buruk 

seperti sifat dermawan yang berada 

diantara dua sifat boros dan kikir (M 

Quraish Shihab, 2007). Pada akhirnya 

makna dasar daripada moderasi ini sendiri 

adalah tengah-tengah yang dalam bahasa 

Arab biasa dikenal dengan wasath atau 

wasathiyyah yang mana apabila kita kaji 

dalam Al-Qur‟an menggunakan metode 

tematik, kita akan menemukan kata wasath 

ini sebanyak lima kali dengan derivasi 

yang beragam, yang mana dari ke lima 

ayat itu ada satu yang benar-benar 

berkolerasi dengan konsep Islam dan 

moderasi beragama ini, yakni dalam Q.S. 

Al-Baqarah [2]: 143 

Penelitian ini menerapkan metode 

tafsir maudhu‟i. Tafsir maudhu‟i adalah 

menghimpun ayat al-Qur‟an yang 

memiliki makna dalam tujuan dan tema 

yang serupa. Dapat disebutkan juga bahwa 

metode ini merupakan sebuah metode 

yang menggunakan penafsiran secara 

menyeluruh (komprehensif) dalam 

meneliti ayat al-Qur‟an secara sistematis 

atau maudhu‟i dalam mencakup semua 

aspek yang termaktub di dalam al-Qur‟an, 

baik dalam aspek metodologis, historis, 

munasabat al-Qur‟an hingga hadis-hadis 

yang relevan dengan penafsiran yang 

diteliti (Al-Farmawi & Suryan, 1996). 

Permasalahan inti penelitian ini adalah 

adanya perspektif Islam terhadap moderasi 

beragama yang diperkuat dengan metode 

tafsir maudhu‟i. Rumusan masalah 

penelitian  ini ialah bagaimana 

universalitas problem kebebasan dan 

kemajemukan beragama, bagaimana 

pemahaman terhadap moderasi beragama, 

bagaimana konsep Islam dan moderasi 

beragama di Indonesia, apa saja nilai-nilai 

yang mencerminkan moderasi beragama 

menurut ajaran Islam, dan pembahasan 

tafsir maudhu‟i dalam memahami konsep 

wasath (moderat) dalam perspektif Islam. 

Penelitian ini bertujuan untuk membahas 

perspektif Islam terhadap moderasi 

beragama ditinjau berdasarkan tafsir 

maudhu‟i. Secara teoritis, penelitian ini 

diharapkan berimplikasi positif yang 

memiliki sisi manfaat dan kegunaan bagi 

pembaca. Secara praktis, penelitian ini 

diharapkan berimplikasi positif, berguna, 

dan bermanfaat untuk dijadikan referensi 

pengetahuan seputar perspektif Islam 

terhadap moderasi beragama yang ditinjau 

berdasarkan tafsir maudhu‟i. 

 

Metodologi Penelitian 

Metodologi penelitian yang digunakan 

dalam artikel ini adalah metode penelitian 

kualitatif (Pedoman Penulisan Skripsi, 

Tesis, Dan Desertasi, 2020), dengan 

pendekatan tafsir maudhu‟i berikut dengan 

tahapan yang dirumuskan oleh Abdul 

Hayyi Al-Famawy (Al-Farwami, 1996) 

dan dengan menggunakan metodologi 

deskriptif dengan membuat deskripsi, 

penggambaran sistematis, faktual, dan 

akurat mengenai fakta, karakteristik, dan 

hubungan antara fenomena moderasi 

beragama (Nazir, 1998). Pendekatan 

kualitatif dalam penelitian ini ditulis 

melalui pendekatan studi literatur dengan 

menganalisis data berupa literatur guna 

memperoleh informasi terkait isu-isu Islam 

dan moderasi beragama. Teknik 

pengumpulan data dalam penelitian ini 

ditunjang dengan studi kepustakaan 

dengan menelusuri literatur yang ada dan 

menganalisanya dengan tekun dan 

mensurvei data yang tersedia. Sumber data 

yang digunakan sebagai bahan referensi 

dalam penyusunan fokus penelitian ini 



 
 
Maulida F., Muhammad H.F.A., Muhammad H.M., Asep A.M. 
 

Al-Muhafidz: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir | 134  
 

menggunakan sumber primer Al-Qur‟an, 

serta sumber sekunder pada data literatur 

dan dokumen dalam bentuk cetak atau 

digital (misalnya Portable Document 

Format/PDF). Juga berisi informasi dan 

isu-isu mengenai Islam dan moderasi 

beragama, dalam berupa buku, kitab 

(referensi literatur dalam bahasa Arab), 

jurnal, dan essay yang dipelajari peneliti 

sebelumnya, serta sumber lain yang 

relevan. 

 

Hasil Penelitian dan Pembahasan 

Universalitas Problem Kebebasan dan 

Kemajemukan Beragama 

Perlu kita ketahui bersama bahwa 

kebebasan dan kemajemukan beragama 

merupakan sebuah problem yang bersifat 

universal yang bukan semata hanya terjadi 

juga berkecamuk di belahan dunia lain 

seperti Amerika Serikat, Australia, dan 

Eropa. Karenanya kita perlu untuk 

menegakkan kebebasan beragama dan 

mengembangkan paham kemajemukan 

beragama secara serius. Sejarah 

membuktikan problem ini telah muncul 

sejak awal sejarah manusia lalu menjadi 

semakin rumit setelah munculnya dua 

kubu di masyarakat, antara negara dan 

agama di satu sisi dan agama-agama di sisi 

lain yang terus mengalami krisis dalam 

konteks negara-bangsa.  Kita dapat 

menjumpai istilah kebebasan beragama 

dari berbagai bahasa, seperti freedom of 

faih/religion/belief, al-hurriyyah ad-

diniyyah, dan liberte de conscience yang 

mana menjadi diskurs penting walau 

setelah adanya Revolusi Perancis tahun 

1789, yang konteksnya perang antar 

agama, diskriminasi dan inkuisi, yang 

mencita-citakan persaudaraan (faternite), 

persamaan (egalite), dan kebebasan 

(liberte), dimana mengacu pada pandangan 

filosofis bahwa “manusia lahir bebas dan 

tetap bebas dan hak-haknya setara” (“Men 

are born and remain free and equal in 

rights”) (Lefebvre, 1979).  

Isu kebebasan beragama menjadi lebih 

serius setelah awal abad ke-20, ketika 

minoritas agama mulai muncul di negara-

negara maju di Amerika Serikat, Australia 

dan Eropa dan di seluruh belahan dunia 

akibat pengaruh imigrasi, pada gilirannya, 

tingkat kelahiran yang meningkat, 

globalisasi dan perubahan komunikasi. 

Akhirnya kebebasan beragama dan 

intoleransi kini bukan lagi menjadi sebuah 

problem unik di berbagai negara, terlebih 

lagi di negara-negara demokratis sekuler 

seperti Perancis dan Amerika Serikat 

(Boyle & Sheen, 1997).  Kemudian di 

negara-negara yang penduduk muslimnya 

sangat signifikan dengan kata lain 

mayoritas, problem kebebasan beragama 

masih sering kali menjadi contentious 

issues hingga saat ini. 

Selanjutnya, kebebasan dan 

kemajemukan beragama bukan lagi 

menjadi hal yang asing diantara kaum 

muslim, walaupun paham kebebasan dan 

kemajemukan beragama baru ditelaah 

secara lebih sistematis pada pertengahan 

abad ke-20. Buku-buku berbahasa Arab 

atau lebih akrab kita sebut kitab berbahasa 

Arab yang mengkaji berbagai macam 

aliran Islam dan berbagai macam agama di 

dunia sudah eksis sejak lama seperti karya 

Imam Al-Syahrastany dan Imam Al-

Baghdadi
1
  (Sharastani, 1984). Khazanah 

Islam pun mulai menyoroti problem ini 

yang mana ditandai dengan munculnya 

para pemikir kebebasan di sekitar akhir 

abad ke-20 yang berusaha memikirkan 

tentang arti kebebasan dan kemajemukan 

bagi umat muslim yang hidup di zaman 

modern. Pemikiran-pemikiran mereka 

dilanjutkan, lalu di kritisi dan 

dikembangkan oleh banyak dari kalangan, 

baik mahasiswa ataupun kalangan muda. 

Akhirnya problem kebebasan dan 

kemajemukan beragama ini menjadi 

sorotan perhatian kalangan para 

                                                             
1 Merupakan dua kitab yang sangat baik dalam 

menguraikan sejarah berbagai macam aliran islam dan 
berbagai macam aliran agama besar adalah Kitab al-

Minal wan-Nihal karya Imam Sharasytani dan al-Farqu 

bainal Firaq karya Imam al-Baghdadi. Tetapi karena 

imam Sharasytani mengikuti aliran Ash‟ari, beliau 
berpegang pada pernyataan bahwa hanya satu aliran yang 

mendapatkan keselamatan, yaitu aliran Ahlus Sunnah 

wal Jama‟ah, sedang yang lain adalah menyimpang 



 
 

Perspektif Islam tentang Moderasi Beragama..... 
 
 

Volume 3, Nomor 2 Agustus 2023 | 135  
 

cendekiawan dan pemikir hingga tokoh 

bangsa kita, meskipun pada kenyataannya 

belum sesuai dengan apa yang dicita-

citakan. 

Paham kebebasan dan kemajemukan 

beragama telah terlahir sebagai teladan 

atas panjangnya sejarah umat Islam. 

Dalam Piagam Madinah (Mitsaq al-

Madinah) pun, kebebasan beragama ini 

diterapkan tentunya dalam ruang dan 

waktu kala itu. Pada jajaran politik dan 

struktural, Rasulullah Muhammad Saw., 

terlebih dahulu mengakui hak eksistensi 

dari berbagai kelompok demi menemukan 

titik temu  dengan berbagai kelompok di 

Madinah kala itu. Dan itu semua tertulis di 

dalam dokumen-dokumen yang 

ditawarkan Nabi Muhammad Saw. 

meskipun pada akhirnya ada beberapa 

pelanggaran. Beliau bersabda   “Aku 

hanyalah seorang manusia, jika 

kuperintahkan sesuatu yang menyangkut 

agama, maka taatilah. Dan jika 

kuperintahkan sesuatu dari pendapatku 

sendiri, pertimbangkanlah dengan 

mengingat bahwa aku hanyalah sebatas 

manusia biasa”, atau ketika beliau 

bersabda, “Kamu lebih tahu tentang urusan 

duniamu”
2
 (Yamani, 1968) yang mana 

semua ini beliau contohkan guna 

membangun hubungan religius-sekuler. 

Umar bin Khattab yang saat itu 

menjabat sebagai khalifah kedua, beliau 

senantiasa meneruskan sunnah nabi 

kepada para penduduk Yarussalem dengan 

sikapnya, dalam sebuah dokumen yang 

selanjutnya kita kenal dengan “Piagam 

Aelia” (Yamani, 1968) Para ulama dan 

pemimpin agamanya mereka telah 

mengembangkan paham kebebasan 

beragama bukan hanya terbatas di 

kalangan Kristen dan Yahudi dan berbagai 

sekte dan aliran yang tercakup ke dalam 

bagiannya yang terkenal dalam istilah Al-

Qura‟an dengan sebutan “Ahlul Kitab”, 

tetapi hingga mencakup agama-agama 

                                                             
2 Kemudian dikutip oleh Nurcholis Majid, Islam 

Doktrin dan Peradaban, xviii. 

lainnya. Kaum Zoroastrian atau Majusi 

sudah diwasiatkan oleh nabi agar 

diperlakukan sebagai bagian dari ahlul 

kitab, dan kemudian oleh Khalifah Umar 

direalisasikan dalam kebijakannya. 

Kebebasan dan kemajemukan 

beragama yang dipedulikan dan dipikirkan 

oleh Islam mulai bermunculan di berbagai 

tempat. Dr. Taha Jabir al-„Alwani 

misalnya, beliau mengarang sebuah buku 

tentang etika ketika berbeda pendapat 

dalam Islam. Dia mencontohkan para 

generasi awal muslimin sebagai contoh 

aspek positif dari banyaknya perbedaan 

pendapat yang mana mereka menerapkan 

doktrin tersebut untuk menghidupkan 

masyarakat mereka pada saat itu. Al-

„Alwani mengajak kepada seluruh 

pembaca khususnya, kaum muslim 

umumnya agar meninjau kembali seni dan 

etika agreement to disagree (setuju untuk 

tidak setuju) guna menghadapi juga 

menyelesaikan berbagai macam situasi dan 

kondisi yang memungkinkan menjadi 

pemicu terpecah belahnya suatu umat (Al-

‟Alwani, 1997). 

1. Moderasi Beragama 

Secara etimologis, moderasi adalah 

kata yang diambil dari bahasa latin, 

moderatio yang berarti moderasi (tidak 

kekurangan dan tidak berlebih) yang 

memiliki arti pengendalian diri dari sikap 

yang sangat-sangat kurang dan sangat 

berlebihan. Dalam KBBI (Kamus Besar 

Bahasa Indonesia) kata moderasi ini 

memiliki dua arti, yaitu: 1) Penghindaran 

ekstrim, dan 2) Pengurangan kekerasan. 

Kata moderat adalah sesuatu yang 

bertujuan untuk menghindari perilaku 

yang terlalu condong ke ekstrem menuju 

dimensi jalan tengah. 

Dalam bahasa Inggris, kata moderasi 

diserap dari kata moderasi yang artinya 

sering digunakan dalam arti standar, inti, 

non-sejajar, dan avarage. Yang berarti 

secara umum berarti mengutamakan 

keseimbangan dari segi moral, keyakinan, 

watak, baik ketika memperlakukan orang 

lain sebagai pribadi, maupun ketika 



 
 
Maulida F., Muhammad H.F.A., Muhammad H.M., Asep A.M. 
 

Al-Muhafidz: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir | 136  
 

berhadapan dengan unsur negara 

(Saifudin, 2019).  Sedangkan moderasi 

dalam bahasa Arab dikenal dengan wasath 

atau wasathiyyah, yang padanan katanya 

masih berkorelasi dengan tawassuth 

(tengah), i'tidal (adil), dan tawazzun 

(seimbang). Wasit lah yang menegakkan 

dan menerapkan konsep tawassuth ini. 

Saat ini arti sebenarnya dari kata 

wasathiyyah dalam konsep Arab adalah 

"pilihan terbaik", serta semua turunannya 

yang masih terkait dengannya, semuanya 

memiliki arti yang sama, yaitu adil, yang 

dalam konteks ini berada di posisi tengah 

yang tidak condong ke aliran mana pun 

yang dianggap ekstrem. Kata wasit bahkan 

diserap ke dalam bahasa Indonesia 'wasit' 

yang memiliki tiga arti, yaitu 1) Mediator, 

perantara; 2) Pemimpin dalam permainan; 

dan 3) Putusnya hubungan antara pihak 

yang berselisih (Saifudin, 2019).  Yang 

pada hakikatnya menurut semua ulama 

Arab kata tersebut memiliki arti "segala 

sesuatu yang baik menurut objeknya", 

menurut ungkapan "sebaik-baik segala 

sesuatu adalah yang ada di tengah" 

Selanjutnya moderat ini atau dalam 

bahasa Arabnya yang diartikan wasatha, 

wasathiyyah disebutkan dalam al-Qur‟an 

sebanyak lima kali. Seperti dalam salah 

satu firman-Nya yang sangat berkaitan 

dengan topik ini adalah dalam Al-Qur‟an 

surat Al-Baqarah [2]: 143 

ةً وَّسَطاً لتَِّكُوْنُ وْا شُهَدَاۤءَ عَلَى  وكََذٰلِكَ جَعَلْنٰكُمْ امَُّ
النَّاسِ وَيَكُوْنَ الرَّسُوْلُ عَلَيْكُمْ شَهِيْدًا ۗ وَمَا جَعَلْنَا 
هَآ اِلََّّ لنَِ عْلَمَ مَنْ ي َّتَّبِعُ الرَّسُوْلَ  لَةَ الَّتِِْ كُنْتَ عَلَي ْ الْقِب ْ

قَلِبُ عَلٰى عَ  رَةً اِلََّّ عَلَى مَِّنْ ي َّن ْ قِبَ يْوِۗ وَاِنْ كَانَتْ لَكَبِي ْ
 َ ُ ليُِضِيْعَ اِيْْاَنَكُمْ ۗ اِنَّ اللّّٰ ُ وَۗمَا كَانَ اللّّٰ الَّذِيْنَ ىَدَى اللّّٰ

 بِِلنَّاسِ لَرَءُوْفٌ رَّحِيْمٌ 
Artinya: ”Demikian pula Kami telah 

menjadikan kamu (umat Islam) umat 

pertengahan agar kamu menjadi saksi atas 

(perbuatan) manusia dan agar Rasul 

(Nabi Muhammad) menjadi saksi atas 

(perbuatan) kamu. Kami tidak menetapkan 

kiblat (Baitulmaqdis) yang (dahulu) kamu 

berkiblat kepadanya, kecuali agar Kami 

mengetahui (dalam kenyataan) siapa yang 

mengikuti Rasul dan siapa yang berbalik 

ke belakang. Sesungguhnya (pemindahan 

kiblat) itu sangat berat, kecuali bagi orang 

yang telah diberi petunjuk oleh Allah. 

Allah tidak akan menyia-nyiakan imanmu. 

Sesungguhnya Allah benar-benar Maha 

Pengasih lagi Maha Penyayang kepada 

manusia” (Q.S. Al-Baqarah [2]: 143) 

Dalam ayat ini, Allah SWT 

menjelaskan kepada kita semua bahwa 

sesungguhnya umat Islam adalah ummatan 

wasathan, yang dengan kata lain berarti 

orang yang moderat, adil, terpilih, terbaik, 

rendah hati, istiqamah, yang sesuai dengan 

ajaran Islam, tidak ekstrim dengan segala 

sesuatu termasuk yang berhubungan 

dengan dunia atau akhirat, karena 

kebenaran antara jasmani dan rohani harus 

seimbang antara keduanya. Secara lebih 

rinci, wasathiyyah berarti sesuatu yang 

baik dan berada dalam posisi di antara dua 

ekstrem. 

Rasyid Ridha dalam tafsirnya al-

Mannar, ia rangkaikan makna kata 

wasathan dalam Q.S Al-Baqarah ayat 143 

adalah ta‟dil dan takhyir (adil dan baik) 

yang berarti ketidakabsahan ifrath dan 

tafrith (Ridha, 1935).   Ini berarti bahwa 

Islam adalah agama yang moderat, karena 

Islam memiliki kriteria seimbang yang 

tidak ifrath dan tafrith. Moderasi inilah 

yang akan membuat umat Islam menjadi 

saksi bagi orang lain, karena pada 

dasarnya orang yang mampu mengenal 

orang lain dari setiap sudut yang berbeda 

adalah dia yang berada di tengah setiap 

sudut, sedangkan mereka yang sudah 

berada di satu kelompok (sisi) tidak akan 

dapat melihat sisi lainnya (Ridha, 1935).  

Tawassuth juga dimaknai sebagai 

seimbangnya antara urusan-urusan yang 

berkaitan dengan Tuhan dan dunia. Tidak 

ingkar pada Tuhan, juga tidak ingkar pada 

dunia dengan catatan tidak menjadikan 

kehidupan duniawi sebagai segalanya. 

Karena kita semua meyakini sebagai umat 

muslim bahwa kita tidak hanya hidup di 

dunia ini tetapi kita pun akan hidup di 



 
 

Perspektif Islam tentang Moderasi Beragama..... 
 
 

Volume 3, Nomor 2 Agustus 2023 | 137  
 

akhirat kelak, dan berhasilnya kita di 

akhirat kelak dapat ditempuh dengan 

beribadah dan menjadi shaleh pada 

sekarang ini. Yang mana menjadikan kita 

dapat bertahan dalam menghadapi 

materialisme dan ekstremisme terhadap 

spiritualisme, yang menjadikannya 

seimbang antara kehidupan dunia dan 

akhirat (M Quraish Shihab, 2007).  

Dalam buku Moderasi Beragama 

disebutkan bahwa moderasi memiliki dua 

arti, pertama, moderasi berarti jalan 

tengah. Seperti dalam sejumlah forum 

seperti diskusi atau musyawarah, harus ada 

mediator dalam proses diskusi dan tidak 

berpihak pada siapapun dan pendapat 

apapun, yang merupakan tugas seorang 

moderator. Kedua, moderasi juga berarti 

"sesuatu yang terbaik". Sesuatu di tengah 

biasanya berada di antara dua hal buruk. 

Seperti keberanian. Sifat berani ini ia 

kaitkan dengan ini karena selain bersikap 

baik, ia jatuh di antara dua sifat: 

kecerobohan dan ketakutan. Demikian 

pula, kemurahan hati adalah antara sifat 

boros dan kikir (M Quraish Shihab, 2007).    

Selanjutnya, beragama dalam KBBI 

berarti menganut atau memeluk agama 

dimana agama itu sendiri mengandung 

makna prinsip, sistem, kepercayaan 

kepada Tuhan disertai dengan ajaran 

kebajikan dan ketakwaan serta kewajiban 

yang berkaitan dengan keyakinan tersebut. 

Karena agama ini sangat beragam di dunia 

ini dan hanya ada lima yang diakui secara 

resmi oleh Negara Indonesia, yaitu Islam, 

Kristen, Hindu, Budha, dan Konghucu. 

Secara etimologis, agama berarti 

memeluk (menganut) agama. Contoh: 

"Saya beragama Islam dan dia beragama 

Konghucu". Beragama ini berarti 

beribadah; ketaatan beragama; kehidupan 

yang baik (menurut agama). Contoh 

berikutnya: "Dia berasal dari keluarga 

beragama". Beragama di sini memiliki 

makna yang sangat memuja, 

mementingkan kepentingan (kata-kata 

percakapan), sangat suka kepada sesuatu. 

Contoh: "Mereka beragama kepada harta 

benda." Selanjutnya beragama secara 

epistimologi memiliki arti menyebarkan 

kedamaian dan kasih sayang, di  manapun 

kapan pun dan kepada siapa pun. 

Beragama bukanlah suatu hal yang 

meniscayakan kita untuk menyeragamkan 

keberagamaan, tetapi untuk menyikapi 

keberagamaan secara arif dan bijak. 

Agama sendiri eksis di antara manusia 

bertujuan untuk menjamin dan melindungi 

harkat, martabat dan derajat kemanusiaan. 

Maka daripadanya agama tidak bisa kita 

menjadikan agama sebagai sarana untuk 

merendahkan satu dan yang lain.  

Alhasil, kita bisa menarik kesimpulan 

bahwa maksud dari moderasi beragama 

menurut penjelasan diatas adalah 

bagaimana agar cara pandang kita, sudut 

pandang kita bisa senantiasa moderat atau 

ditengah-tengah dalam menjalani 

keagamaan yang mana menjalankan juga 

memahami tuntunan agama yang tidak 

dilakukan secara ekstrem. Dalam 

pengertian lain, moderasi beragama ini 

berarti bagaimana kita beragama sesuai 

dengan maksud dan arah dari moderasi itu 

sendiri, yaitu berada di jalan yang 

ditengah-tengah. Dengannya seseorang 

tidak akan berlebihan saat menjalani 

tuntunan dan ajaran agamanya. Maka 

adapun orang yang mempraktikan hal ini 

mereka disebut moderat. 

Dalam pandangan Quraish Shihab, 

beliau berpendapat bahwa dalam moderasi 

(dalam konteks wasathiyyah ini) terdapat 

beberapa pondasi yang menjadikan 

moderasi seharusnya bisa berdiri kokoh 

(Zamimah, 2018), yaitu : 

Pertama, keadilan, menjadikan 

pondasi keadilan ini menjadi sangat utama, 

dengan berbagai makna yang tercantum 

dan terkandung di dalamnya, seperti: 1) 

“sama haknya” dalam ruang lingkup adil. 

Ia yang senantiasa berjalan di jalan yang 

lurus yang dalam bersikap ia memakai 

suatu kadar yang sama, dalam artian tidak 

memakai kadar ganda. Hal itulah yang 

mempengaruhi hasil dari seseorang agar 

bisa di nilai adil atau tidak dalam 

pengertiannya, dan tidak menjadikannya 



 
 
Maulida F., Muhammad H.F.A., Muhammad H.M., Asep A.M. 
 

Al-Muhafidz: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir | 138  
 

condong dalam artian lebih memihak 

kepada suatu kelompok diantara beberapa 

kelompok lain. 2) juga dimaknai 

menempatkan sesuatu pada tempat yang 

semestinya (tidak zalim). Ini menjadi salah 

satu cara yang membawa pada keadilan 

meskipun dalam beberapa hal seperti 

kuantitas tidak sama. 3) adil dimaknai 

memberikan hak kepada pemiliknya 

dengan cara terdekat, yang mana dalam 

artian tidak menuntut seseorang atau 

sebuah kelompok menunda-nunda 

memberikan hak kepada kelompok lain 

yang padahal merekalah pemilik hak 

tersebut. 4) adil juga berarti moderasi yang 

bermakna “tidak melebihkan juga tidak 

mengurangi” 

Kedua, menurut Quraish Shihab, 

seseorang dapat menemukan 

keseimbangan itu dalam kelompok yang 

terdiri dari bagian-bagian yang berbeda, 

tetapi selama setiap bagian memenuhi 

tingkat dan kondisi tertentu, itu dapat 

mencapai tujuan tertentu. Akumulasi dari 

kondisi tersebut memungkinkan kelompok 

tersebut untuk bertahan dan berlari 

mencapai tujuan keberadaannya. Selain 

itu, keseimbangan ini tidak mensyaratkan 

kondisi dan tingkatan masing-masing 

bagian harus sama agar seimbang. 

Mengingat bahwa ukuran dan persyaratan 

konten ditentukan oleh fungsionalitas yang 

diharapkan, satu bagian mungkin lebih 

kecil atau lebih besar dari yang lain. 

Ditambahkannya, keseimbangan adalah  

prinsip  utama wasathiyyah. Tanpa 

keseimbangan ini, keadilan tidak dapat 

dicapai. Misalnya, dalam  keseimbangan 

ciptaan, Allah menciptakan segala sesuatu 

menurut ukurannya, kebutuhan ciptaannya, 

dan jumlahnya. Allah juga memerintahkan 

sistem kosmik agar langit dan benda-benda 

di dalamnya tidak saling bertabrakan, dan 

masing-masing seimbang dan beredar 

sesuai dengan urutan orbitnya masing-

masing. 

Ketiga, toleransi. Quraish Shihab 

menjelaskan bahwa toleransi adalah batas 

ukuran penambahan atau pengurangan 

yang dapat diterima. Toleransi juga berarti 

tidak menyimpang dari apa yang 

seharusnya dilakukan. Singkatnya adalah 

penyimpangan yang sah. 

Dalam pandangan Prof. Adlin Sila, 

dari Balitbang dan Diklat Kemenag RI, 

beliau menyatakan bahwa tidaklah sama 

antara moderasi beragama dan moderasi 

agama, dalam tuturnya “Moderasi 

beragama bukan moderasi agama” 

(Kanwil Kemenag Provinsi NTB, 2023). 

Agama  sendiri sudah mengajarkan prinsip 

moderasi, keadilan dan keseimbangan, 

sehingga tidak perlu dilunakkan. Dengan 

kata lain, bukan agamanya yang perlu 

ditempa, melainkan cara beragama yang 

dipraktikkan yang perlu ditempa oleh 

pemeluk agama. Sayangnya, tidak ada satu 

pun agama yang mengarahkan 

pemeluknya untuk melakukan tindakan 

ekstrem, meskipun banyak dari  agama 

tersebut yang mempraktikkan ajaran 

agama  ekstrem. 

Kita dapat memahaminya sebagai: 

kepemimpinan agama untuk kemuliaan 

perempuan. Pedomannya pasti, dan tidak 

ada yang bisa membantahnya. Itu adalah 

bimbingan agama. Namun, bagaimana 

perempuan dimuliakan menurut ajaran 

agama tertentu sebenarnya berbeda.  Itulah 

yang dikenal sebagai religius. 

Contoh yang biasa kita jumpai adalah 

adanya keyakinan dan praktik keagamaan 

ekstrem yang membatasi aktivitas sosial 

perempuan, seperti mereka dilarang keluar 

rumah meski butuh mencari ilmu. Namun 

di sisi lain, ada keyakinan dan praktik 

keagamaan yang memberikan kebebasan 

ekstrem dan memberikan ruang bagi 

perempuan untuk melakukan kegiatan 

sosialnya hingga meremehkan tanggung 

jawabnya untuk mengurus keluarga dan 

rumah tangganya. 

Maka diantara dua contoh di atas, 

terdapat paham dan praktik keagamaan 

yang memiliki sikap moderat, dengan 

memberikan hak kesetaraan gender kepada 

perempuan selama masih dalam etika dan 

adat istiadat yang berlaku di 

lingkungannya (Saifudin, 2019). 



 
 

Perspektif Islam tentang Moderasi Beragama..... 
 
 

Volume 3, Nomor 2 Agustus 2023 | 139  
 

Konsep ”Islam dan Moderasi 

Beragama” di Indonesia 

Dalam sudut pandang Islam, moderasi 

berarti mengutamakan toleransi dalam 

perbedaan, keterbukaan dalam menerima 

keberagaman (inklusivisme), baik beragam 

mazhab atau beragam agama. Perbedaan-

perbedaan ini seharusnya tidak menjadi 

penghalang untuk kerja sama atas dasar 

kemanusiaan (Dawing, 2017). Sebagai 

muslim, sangat penting bagi kita untuk 

percaya bahwa Islam adalah satu-satunya 

agama yang benar dan paling benar. Tetapi 

bukan berarti karenanya kita menjadi bisa 

semena-mena melecehkan agama selain 

Islam, yang nantinya bisa berpotensi 

menyebabkan perpecahan persaudaraan 

dan persatuan antar agama. Sebaliknya 

seharusnya kita bisa mengikuti jejak 

Rasulullah Saw. ketika beliau memimpin 

kota Madinah kala itu. 

Untuk mewujudkan moderasi, kita 

harus menghindari sikap inklusif. Konsep 

Islam inklusif tidak terbatas pada 

pengakuan atas pluralitas masyarakat, 

tetapi perlu diaktualisasikan dalam bentuk 

keterlibatan aktif dengan realitas ini. 

Dalam perspektif Islam, inklusivitas ini 

berarti memberi ruang pada keragaman 

pemikiran, persepsi, dan pemahaman 

Islam. 

Oleh karena itu, dari pemahaman ini, 

kebenaran tidak terbatas pada satu 

kelompok, tetapi kebenaran juga 

ditemukan pada kelompok lain juga, 

termasuk kelompok agama lain sekalipun. 

Pemahaman ini berasal dari keyakinan 

bahwa pada dasarnya semua agama yang 

ada saat ini berasal dari para nabi yang 

diutus dan semuanya mengandung hal 

yang sama, yaitu untuk mengajak 

keselamatan, hanya dalam syariat yang 

berbeda (A. Shihab, 1999).  

Dengan demikian jelas bahwa 

moderasi beragama dari sudut pandang 

Islam terkait erat dengan menjaga 

kebersamaan menghadapi toleransi, ajaran 

langsung nabi yang mengajarkan kita 

untuk saling memahami terlepas dari 

perbedaan kita. Memang agama harus 

menjadi pedoman hidup dan menjadi 

solusi atau jalan tengah yang adil dalam 

menghadapi masalah kehidupan dan 

masyarakat, yang membuat cara pandang 

kita seimbang antara dunia dan akhirat, 

akal dan hati, rasio dan norma, cita-cita 

dan fakta, serta individu dan masyarakat 

(Akhmadi, 2019).  Yang mana ini sesuai 

dengan tujuan daripada umat Islam yang 

seharusnya dalam menghadapi persoalan-

persoalan ini,  Firman Allah : 

ةً وَّسَطاً لتَِّكُوْنُ وْا شُهَدَاۤءَ عَلَى  وكََذٰلِكَ جَعَلْنٰكُمْ امَُّ
 النَّاسِ 

Artinya: ”Demikian pula Kami telah 

menjadikan kamu (umat Islam) umat 

pertengahan agar kamu menjadi saksi atas 

(perbuatan) manusia” (Q.S. Al-Baqarah 

[2]: 143) 

Dalam ayat ini Allah SWT 

menjelaskan kepada kita semua bahwa 

sesungguhnya umat Islam adalah ummatan 

wasathan, yang dengan kata lain berarti 

orang yang moderat, adil, terpilih, terbaik, 

rendah hati, istiqamah, yang sesuai dengan 

ajaran Islam, tidak ekstrim dengan segala 

sesuatu termasuk yang berhubungan 

dengan dunia atau akhirat, karena 

kebenaran antara jasmani dan rohani harus 

seimbang antara keduanya. Lebih rincinya, 

wasathiyyah ini memiliki arti sesuatu yang 

baik dan berada dalam posisi diantara dua 

ekstrem. 

Pada kenyatannya wajah Islam itu ada 

banyak. Kita dapat meninjaunya dari 

begitu banyaknya aliran dan golongan 

Islam dengan masing-masing ciri khas 

mereka sendiri, baik itu dalam praktik 

ataupun amaliah keagamaan mereka. 

Perbedaan tersebut sudah menjadi 

sunnatullah (hukum alam; sudah menjadi 

semestinya dan lumrah) yang mana itu 

semua menjadi rahmat (Mawardi, 2015).  

Dalam catatan Quraish Shihab, beliau 

menuliskan: 

“Keanekaragaman dalam kehidupan 

merupakan keniscayaan yang 

dikehendaki Allah. Termasuk dalam 

hal ini perbedaan dan keanekaragaman 



 
 
Maulida F., Muhammad H.F.A., Muhammad H.M., Asep A.M. 
 

Al-Muhafidz: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir | 140  
 

pendapat dalam bidang ilmiah, bahkan 

keanekaragaman tanggapan manusia 

menyangkut kebenaran kitab-kitab 

suci, penafsiran kandungannya, serta 

bentuk pengalamannya.” (M. Q. 

Shihab, 2017). 

Dengan begitu banyaknya keragaman 

dalam memaknai Islam, berbagai 

permasalahan muncul terkait saling 

menghargai, saling menghormati 

pemahaman satu sama lain, tidak saling 

menyalahkan, toleransi, dan berbagai 

persoalan lainnya. 

Islam Indonesia sebenarnya berbeda 

dengan Islam di Timur Tengah dalam hal 

karakteristiknya. Memang, Islam sejak 

awal penyebarannya di Indonesia telah 

mengalami proses akulturasi 

(pencampuran dan adaptasi) dengan 

kepercayaan dan sosial budaya yang sudah 

ada sebelumnya. Para cendekiawan 

muslim sejak abad ke-17 telah 

menanamkan benih-benih Islam progresif 

di negara kita, atau yang biasa kita kenal 

sebagai Islam kontekstual (moderatisme), 

yang benih-benihnya kemudian dipupuk 

oleh para pendiri bangsa kita dalam 

mencoba menghubungkan dan 

mencocokkan antara Islam dan Indonesia. 

Selanjutnya, perlu kita ketahui bahwa 

Islam Indonesia tidak terbelenggu dengan 

romantisme kejayaan masa lalu. Inilah 

yang membedakan kita dengan sesama 

muslim di Timur Tengah. Islam memiliki 

semangat progresif dengan orientasi yang 

kuat ke masa depan daripada ke masa lalu, 

dan responsif terhadap perkembangan 

kemanusiaan. 

Dari pemaparan pada pembahasan 

sebelumnya, kita seharusnya dapat 

mengetahui bahwa sejatinya pemikiran 

Islam di Indonesia umumnya telah 

termasuk kategori moderat. Islam moderat 

ini telah eksis sejak lama dan menjadi 

paham keagamaan mayoritas masyarakat 

Indonesia. Hal ini dapat kita buktikan 

dengan mengidentifikasi beberapa hal 

(Wahab, 2019), yaitu: Pertama, 

kesejahteraan masuknya Islam ke bumi 

Nusantara, sudah menjadi sebuah fakta 

umum bahwa agama Islam merupakan 

agama impor yang mana pada saat awal 

kedatangannya harus berinteraksi dengan 

lokalitas yang sudah kental dengan adat 

istiadat, kepercayaan, bahkan agama 

sendiri. Karenanya para Ulama kala itu 

perlu untuk menyusun formula dan 

memodifikasi tradisi sehingga 

memunculkan sintesa Islam yang bisa 

dikatakan berbeda dengan Islam dari asal 

datangnya, dan fakta mengatakan bahwa 

para ulama pun akhirnya berhasil 

mereformulasi dan memodifikasi Islam 

hingga bisa diterima di kalangan 

masyarakat Indonesia kala itu. Bisa 

dipastikan, tidak ada agama yang steril 

dari pengaruh budaya tempat agama itu 

berkembang. Pemahaman Islam mayoritas 

penduduk muslim di Indonesia merupakan 

konstruksi pemahaman Islam yang telah 

mengakomodasi dan berakulturasi dengan 

budaya dan sistem sosial-politik lokal. 

Kedua, para ulama sepanjang sejarah 

tercatat telah merespon dinamika laju 

pemikiran Islam yang terus berkembang 

hingga saat ini, dimana perjuangan 

berbagai gagasan di tanah air akhirnya 

memicu dialektika. Banyak gagasan Islam 

telah dirumuskan dan direkonstruksi 

secara berkala, melahirkan konfigurasi 

Islam yang terus berubah. Dalam wacana 

yang begitu panjang, apa yang seharusnya 

menjadi pemahaman dan pengalaman 

keagamaan masyarakat yang kemudian 

disebut sebagai Islam moderat tentu 

mudah digali dan kemudian diidentifikasi. 

Ketiga, para pemimpin Islam 

dihadapkan pada struktur sosial yang 

semakin dinamis dan perlu lebih berupaya 

membangun masyarakat dalam 

menanggapi modernitas yang berkembang. 

Tentu saja, jawaban yang dikembangkan 

oleh para pemimpin Islam didasarkan pada 

kajian Islam yang matang dan 

komprehensif, sehingga mampu 

menafsirkan Islam dalam konteks 

kontemporer, yang dapat disebut 

pemahaman Islam yang moderat. 



 
 

Perspektif Islam tentang Moderasi Beragama..... 
 
 

Volume 3, Nomor 2 Agustus 2023 | 141  
 

Islam moderat dalam konteks 

Indonesia yang menerapkan ummatan 

wasathan ditemukan dalam dua kelompok 

yang sangat mencerminkan ajaran 

Ahlussunnah wa al-Jama'ah, yaitu 

Nahdatul Ulama (NU) dan 

Muhammadiyah, keduanya mengenal 

toleransi dan perdamaian dalam 

berdakwah (Hilmy, 2012).  

Selanjutnya, dalam konsep 

moderatisme Islam versi pemikiran 

keislaman Indonesia, sekurang-kurangnya 

ada lima karakteristik yang melekat pada 

konsep moderatisme tersebut sebagaimana 

berikut ini: Pertama, ideologi 

antikekerasan dalam manifesto Islam. 

Kedua, mengadopsi pola kehidupan 

modern dan segala turunannya dari 

teknologi, ilmu pengetahuan, demokrasi, 

dan lain-lain. Ketiga, penggunaan 

pemikiran rasional dalam mendekati dan 

memahami ajaran Islam. Keempat, 

menggunakan pendekatan kontekstual 

untuk memahami sumber ajaran Islam. 

Kelima, penggunaan ijtihad dalam 

menegakkan hukum Islam. Namun, kelima 

karakteristik ini dapat diperluas lebih 

lanjut yang menambah kerukunan, 

toleransi dan kerja sama antar umat 

beragama. 

Nilai-Nilai yang Mencerminkan 

Moderasi Beragama menurut Ajaran 

Islam 

Moderat dalam berakidah. Dalam Al-

Qur‟an surat Al-Baqarah [2] : 143 tampak 

sangat jelas pembahasan mengenai 

moderasi Islam dalam beragama. Seperti 

telah dijelaskan sebelumnya, ayat tersebut 

menjelaskan bahwa posisi umat Islam 

dalam berakidah berada diantara umat 

Nasrani dan Yahudi. Umat Islam berada 

dalam posisi yang tidak terlalu melebih-

lebihkan agama sehingga menuhankan 

utusan Allah, Nabi Isa seperti yang 

dilakukan umat Nasrani, juga tidak 

meremehkan agama sampai mengganti isi 

kitab Allah seperti yang dilakukan umat 

Yahudi.  Lebih jelasnya termaktub dalam 

Al-Qur‟an surat al-Baqarah [2] : 111 

تُمْ صٰدِقِيَْْ   قُلْ ىَاتُ وْا بُ رْىَانَكُمْ اِنْ كُن ْ
Artinya: ”Katakanlah (Nabi Muhammad), 

“Tunjukkan bukti kebenaranmu jika kamu 

orang-orang yang benar”” 

Ayat ini menunjukan bahwa akidah 

Islam sejalan dengan fitrah kemanusiaan, 

berada ditengah diantara mereka yang 

tunduk pada sesuatu walau tanpa dasar 

apapun, dan mereka yang mengingkari 

segala sesuatu yang berkaitan dengan yang 

berwujud metafisik. Demikianlah prinsip 

yang selalu diajaran dalam moderasi 

agama Islam. Dalam keimanan islam tidak 

sampai mempertuhankan pembawa risalah, 

juga tidak sampai mengganti isi daripada 

kitab-Nya Allah SWT. 

Selanjutnya moderat dalam bersyariat 

dan berakidah. Nilai moderasi dalam Islam 

selanjutnya dapat ditinjau dalam tataran 

syari‟at dan ibadah. Dalam tataran syari‟at, 

tampak jelas dalam pembahasan makanan 

yang digunakan untuk membayar kafarat 

sebagaimana dijelaskan dalam Qur‟an 

Surat al-Maidah [5] : 89 lalu. Ketetapan 

pembayaran kafarat tersebut merupakan 

wujud toleransi Islam yang memudahkan 

umatnya dalam segala hal, bahkan dalam 

pembayaran kafarat sekalipun.Tetapi hal 

ini bukan berarti larangan untuk membayar 

kafarat dengan makanan yang berkualitas 

terbaik, melainkan antisipasi bagi orang 

yang kurang mampu atau hidup pas-pasan 
bila harus membayar kafarat karena 

ditakutkan apabila ketetapannya harus 

menggunakan makanan kualitas terbaik 

akan memberatkan mereka. 

Moderat dalam bersyariat Islam pula 

dapat kita tinjau dengan melihat hukum 

Islam yang memiliki indikator sebagai 

berikut: 

Pertama, hukum Islam bersifat 

fleksibel dan menerima pembaruan 

(tajdid). Hal ini menjadikan hukum Islam 

dapat diterapkan dimanapun dan 

kapanpun. 

Kedua, bersifat memudahkan dalam 

ketetapan hukum yang bersifat mendesak 

dan darurat,  sehingga menjadikannya 



 
 
Maulida F., Muhammad H.F.A., Muhammad H.M., Asep A.M. 
 

Al-Muhafidz: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir | 142  
 

bukan hukum yang kaku dan susah untuk 

dilaksanakan, karena kaku dan susah untuk 

dilaksanakan merupakan salah satu ciri 

dari ekstremisme dalam Islam dan 

bertentangan dengan prinsip Islam 

moderat. Dijelaskan dalam Al-Qur‟an 

surat Al-Baqarah [2] : 185 dan Al-Qur‟an 

surat An-Nisa [4] : 28 bahwa Allah 

menginginkan kemudahan dan keringanan 

bagi hamba-Nya, dan dalam Al- Qur‟an 

surat Al-Maidah [5] : 6 bahwa Allah 

menghilangkan kesempitan (Raf‟ul haraj). 

Ketiga,hukum Islam memiliki fasilitas 

rukhsah (keringanan) dalam hal-hal 

tertentu yang dinilai mendesak dengan 

syarat dan ketentuan yang berlaku yang 

mana ini bukan berarti Islam yang 

menetapkan hukumnya dengan seenaknya. 

Keempat, karena hukum Islam berlaku 

hingga kapanpun, hukum Islam 

menerapkan hukum secara berangsur 

dengan tujuan memperkuat persiapan 

penerima hukum. 

Kelima, penetapan dan penerapannya 

untuk kemaslahatan umat. 

Juga dalam tataran ibadah yang mana 

kewajiban melaksanakan ibadah tidak 

menyulitkan umat Islam dalam 

melaksanakannya juga tidak menjadi 

penghalang bagi umatnya untuk bisa 

mencari nafkah. Tercermin dalam Al-

Qur‟an surat Al-Jumu‟ah [62] : 9-10 

يَ ُّهَا الَّذِيْنَ اٰمَنُ وْٓا اِذَا نُ وْدِيَ للِصَّلٰوةِ مِنْ ي َّوْمِ الْْمُُعَةِ  يٰٰٓ
رٌ لَّكُمْ اِنْ   فَاسْعَوْا اِلٰٰ ذِكْرِ اللِّّٰ وَذَرُوا الْبَ يْعَۗ ذٰلِكُمْ خَي ْ

تُمْ تَ عْلَمُوْنَ فَاِذَا قُضِيَتِ الصَّلٰوةُ فَانْ تَشِرُوْا فِِ  كُن ْ
راً لَّعَلَّكُمْ الََّْرْضِ وَابْ تَ غُوْ  َ كَثِي ْ ا مِنْ فَضْلِ اللِّّٰ وَاذكُْرُوا اللّّٰ

 تُ فْلِحُوْنَ 
Artinya: ”Wahai orang-orang yang 

beriman, apabila (seruan)  untuk 

melaksanakan salat pada hari Jumat telah 

dikumandangkan, segeralah mengingat 

Allah dan tinggalkanlah jual beli. Yang 

demikian itu lebih baik bagimu jika kamu 

mengetahui (9) Apabila salat (Jumat) telah 

dilaksanakan, bertebaranlah kamu di 

bumi, carilah karunia Allah, dan ingatlah 

Allah sebanyak-banyaknya agar kamu 

beruntung (10)” (Q.S. Al-Jumu‟ah [62]: 9-

10) 

Kemudian moderat dalam bertingkah 

laku. Nilai moderasi Islam dalam 

bertingkah laku dapat dilihat dalam 

berbagai ayat Al-Qur‟an, seperti pada surat 

Al-Baqarah [2]: 143. Menurut at-Thabari, 

perpindahan Ka‟bah sebagai kiblat 

(sebelum hijrah) ke Baitul Maqdis (setelah 

hijrah) bertujuan untuk mengajak kaum 

Yahudi mengikuti ajaran Islam, namun 

upaya tersebut tidak memberikan hasil 

maksimal dan terus memusuhi umat Islam.  

Meski pemahaman yang disampaikan 

At-Thabari tidak sepenuhnya benar 

menurut Quraish Shihab, namun tindakan 

tersebut mencerminkan moderasi Islam 

yang diawali dengan dakwah secara 

damai, lembut, dan tidak mengutamakan 

kekerasan. Selain itu, moderasi dalam 

berperilaku juga diungkapkan dalam surat 

Al-Qalam ayat 28. Sebagai umat Islam 

harus bijak dalam berperilaku. Karena 

kebijaksanaan inilah yang menjadikan 

umat Islam sebagai umat yang dijadikan 

saksi bagi umat-umat lain. 

Dari penjelasan tersebut dapat 

diketahui bahwa Islam adalah agama yang 

moderat. Kemoderatan ini ditemukan 

dalam semua ajarannya, baik dalam hal 

iman, hukum (syari‟at), dan perilaku. 

Maka dari itu, sangat keliru jika melebih-

lebihkan agamanya agar umat Islam tidak 

kesulitan dalam menjalankan agamanya 

sesuai dengan kehendak Allah SWT. yang 

tertuang pada surat Al-Baqarah (2): 185. 

Moderasi dalam masalah iman, hukum 

(syari‟at) dan perilaku merupakan 

keharusan yang harus dikuasai umat Islam. 

Allah telah memerintahkan hal itu dalam 

surat An-Nahl (16): 125 untuk 

menyerukan ajaran Islam melalui hikmah 

dan mau‟idzah hasanah, agar umat Islam 

tidak melebih-lebihkan dan bertindak 

kasar dalam berdakwah sehingga tidak 

menimbulkan ajaran yang kaku dan keras. 

Di samping perilaku yang kaku dan 

keras, agama juga melarang perilaku 



 
 

Perspektif Islam tentang Moderasi Beragama..... 
 
 

Volume 3, Nomor 2 Agustus 2023 | 143  
 

terlalu menggampangkan yang mengarah 

pada penyimpangan seperti yang telah 

dilakukan oleh umat terdahulu. Larangan 

ini dinyatakan oleh Allah dalam Al-Qur‟an 

surat Al-Ma‟idah [5]: 77 
رَ الَْْقِّ وَلََّ  ىَْلَ الْكِتٰبِ لََّ تَ غْلُوْا فِْ دِينِْكُمْ غَي ْ قُلْ يٰٰٓ

ىْوَاۤءَ قَ وْمٍ قَدْ ضَلُّوْا مِنْ قَ بْلُ وَاَضَلُّوْا كَثِيْ رًا تَ تَّبِعُوْٓا اَ 
بِيْلِ   ࣖ وَّضَلُّوْا عَنْ سَوَاۤءِ السَّ

Artinya: ”Katakanlah (Nabi Muhammad), 

“Wahai Ahlulkitab, janganlah kamu 

berlebih-lebihan dalam (urusan) agamamu 

tanpa hak. Janganlah kamu mengikuti 

hawa nafsu kaum yang benar-benar 

tersesat sebelum kamu dan telah 

menyesatkan banyak (manusia) serta 

mereka sendiri pun tersesat dari jalan 

yang lurus””(Q.S. Al-Maidah [5]: 77) 

Dari uraian di atas, dapat ditarik 

kesimpulan bahwa dalam beragama, 

bersyari‟at, dan berperilaku itu harus 

seimbang. Keseimbangan ini dapat dicapai 

melalui kajian agama, syari‟ah, dan 

moralitas secara holistik dan objektif. 

Banyak metode untuk mengkaji al-Qur‟an 

dan Hadits secara menyeluruh dari segala 

aspeknya, salah satunya yaitu 

menggunakan metode tematik yang telah 

dijelaskan pada bab sebelumnya. Selain 

itu, pemahaman terhadap teks al-Qur‟an 

dan Hadits juga harus dilihat dari 

perspektif sosio-historisnya, agar 

pemahaman yang diperoleh lebih fleksibel 

dan tidak kaku. 

Penerapan Tafsir Maudhu’i dalam 

Memahami Konsep Wasath (Moderat) 

dalam Perspektif Islam 

Menurut penjelasan Rosihun Anwar, 

tafsir maudhu‟i merujuk pada 

pengumpulan ayat-ayat Al-Qur‟an yang 

memiliki tema dan tujuan yang serupa, 

seperti yang dijelaskan para mufassir. 

Dapat disebutkan juga bahwa metode ini 

merupakan sebuah metode yang 

menggunakan penafsiran secara 

menyeluruh (komprehensif) dalam 

meneliti ayat Al-Qur‟an secara sistematis 

atau maudhu‟i dan mencakup semua segi 

yang terdapat di dalamnya, termasuk 

metodologi, sejarah, dan relavansi Al-

Qur‟an dengan topik yang dibahas, dan 

hadits-hadits yang relavan dengan topik 

penafsiran yang diteliti. 

Pokok bahasan dalam kajian ini adalah 

Islam dan moderasi beragama. Istilah yang 

digunakan untuk menggambarkan istilah 

ringan ini adalah kata wasath yang berarti 

tengah. Menurut Ragib Asfahani, “wasath” 

menggambarkan posisi di antara dua titik 

akhir yang berdekatan. Selain itu, istilah 

dari kata “wasath” juga dapat digunakan 

untuk menggambarkan sifat yang ada di 

antara dua sifat yang buruk, seperti: 

kemurahan hati, setengah antara pelit dan 

boros (Al-Asfahani, 2009).  

Dalam tafsir Al-Manar, Rasyid Ridha 

mengartikan kata wasathan dalam ayat 143 

dari surat Al-Baqarah bermakna ta‟dil dan 

takhyir yang mana itu berarti tidak 

berlakunya ifrath dan tafrith. Hal ini 

menyiratkan bahwa Islam dianggap 

sebagai agama moderat karena memiliki 

prinsip-prinsip yang seimbang dan tidak 

berlebihan. Jadi, keseimbangan dalam 

agama Islam memainkan peran penting 

dalam kemampuan umat Islam untuk 

memahami sudut pandang yang berbeda 

dan menjadi saksi atas umat-umat yang 

lain (Ridha, 1935).  

Menurut penjelasan Wahbah Zuhaili, 

konsep wasath merujuk pada pilihan yang 

seimbang dan moderat. Umat muslim 

diberi arahan untuk menjadikan nabi 

Ibrahim a.s sebagai kiblat mereka, dan 

kelak mereka akan menjadi saksi bagi 

orang-orang kafir terhadap Islam. Selain 

itu, umat Islam yang menyebarkan agama 

dengan sikap yang moderat akan memiliki 

Nabi Muhammad Saw. sebagai saksi bagi 

mereka di akhirat kelak (Al-Zuhaili, 1994).  

Berikutnya, terdapat ayat-ayat dalam 

Al-Qur‟an yang berkaitan dengan ide 

moderat yang telah didefinisikan oleh para 

ulama, yang akan dijelaskan lebih lanjut. 

Hal ini mencakup keterkaitan ayat dengan 

ayat sebelumnya maupun ayat sesudahnya. 

Menurut Al-Suyuthi, konsep keterkaitan 

ayat hanya harus diterapkan dalam konteks 



 
 
Maulida F., Muhammad H.F.A., Muhammad H.M., Asep A.M. 
 

Al-Muhafidz: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir | 144  
 

makna yang saling berkaitan, baik secara 

umum, khusus, konkret, atau dalam 

hubungan sebab-akibat, perbandingan-

perlawanan, serta „illat dan ma‟lul (Al-

Suyuthy, n.d.).  Istilah “moderat” dapat 

digambarkan dengan istilah “wasathan”, 

yang disebutkan dalam lima ayat yang 

berbeda dalam Al-Qur‟an yang masing-

masing disebutkan dalam bentuk yang 

beragam. 

Al-Qur’an Surat Al-Baqarah [2]: 

143 

ةً وَّسَ  طاً لتَِّكُوْنُ وْا شُهَدَاۤءَ عَلَى وكََذٰلِكَ جَعَلْنٰكُمْ امَُّ
النَّاسِ وَيَكُوْنَ الرَّسُوْلُ عَلَيْكُمْ شَهِيْدًا ۗ وَمَا جَعَلْنَا 

هَآ اِلََّّ لنَِ عْلَمَ مَنْ ي َّتَّبِعُ الرَّسُوْلَ  لَةَ الَّتِِْ كُنْتَ عَلَي ْ الْقِب ْ
رَ  قَلِبُ عَلٰى عَقِبَ يْوِۗ وَاِنْ كَانَتْ لَكَبِي ْ ةً اِلََّّ عَلَى مَِّنْ ي َّن ْ

 َ ُ ليُِضِيْعَ اِيْْاَنَكُمْ ۗ اِنَّ اللّّٰ ُ وَۗمَا كَانَ اللّّٰ الَّذِيْنَ ىَدَى اللّّٰ
 بِِلنَّاسِ لَرَءُوْفٌ رَّحِيْمٌ 

Artinya: ”Demikian pula Kami telah 

menjadikan kamu (umat Islam) umat 

pertengahan agar kamu menjadi saksi atas 

(perbuatan) manusia dan agar Rasul 

(Nabi Muhammad) menjadi saksi atas 

(perbuatan) kamu. Kami tidak menetapkan 

kiblat (Baitulmaqdis) yang (dahulu) kamu 

berkiblat kepadanya, kecuali agar Kami 

mengetahui (dalam kenyataan) siapa yang 

mengikuti Rasul dan siapa yang berbalik 

ke belakang. Sesungguhnya (pemindahan 

kiblat) itu sangat berat, kecuali bagi orang 

yang telah diberi petunjuk oleh Allah. 

Allah tidak akan menyia-nyiakan imanmu. 

Sesungguhnya Allah benar-benar Maha 

Pengasih lagi Maha Penyayang kepada 

manusia” (Q.S. Al-Baqarah [2]: 143) 

Ayat ini ditujukan untuk para 

pemimpin Yahudi terkait dengan 

perpindahan arah kiblat dari Baitul Maqdis 

ke Baitul Haram. Peristiwa ini membuat 

para pemimpin Yahudi berkomentar 

kepada Muadz bin Jabal bahwa 

perpindahan itu didasari karena Nabi 

Muhammad Saw. merasa iri, padahal 

sebenarnya Baitul Maqdis adalah arah 

kiblat para nabi dan seluruh umat manusia. 

Dengan itu, Muadz bin Jabal memberikan 

jawaban bahwa kita sebagai umat Islam 

adalah orang yang jujur dan adil. 

Sehingga, akhirnya ayat 143 dari surat Al-

Baqarah diturunkan (Al-Baghawy, 2006).  

Dalam tafsir Imam Ath-Thabari 

dijelaskan, bahwa sebelum hijrahnya 

Rasulullah Saw. ke madinah, kiblat umat 

Islam adalah Ka‟bah. Namun, setelah 

Rasulullah Saw. hijrah, kiblat dipindahkan 

ke Baitul Maqdis dengan maksud untuk 

mendapatkan simpati umat Yahudi 

terhadap Islam. Walaupun pada akhirnya 

perpindahan ini tidak mendapat respon 

positif dari umat Yahudi, malahan mereka 

tidak bersahabat sama sekali hingga 

memusuhi umat Islam (Ath-Thabari, 

1960).  

Di satu sisi, Quraish Shihab 

menuturkan bahwa beliau kurang 

sependapat dengan pendapat Imam Ath-

Thabari dengan rasionalisasi bahwa 

perpindahan arah kiblat ke Baitul Maqdis 

mungkin disebabkan oleh Ka‟bah saat itu 

yang penuh dengan berhala. Quraish 

Shihab berpendapat bahwa 

dipindahkannya kiblat kembali ke Ka‟bah 

adalah langkah yang tepat, karena Ka‟bah 

berada di posisi tengah (wasath), sesuai 

yang disiratkan dalam ayat 143 dari Al-

Qur‟an surat Al-Baqarah (M Quraish 

Shihab, 2007). 

Wasath dalam ayat ini berkaitan 

dengan sesuatu yang moderat. Kata wasath 

dalam ayat ini direlasikan dengan kata 

ummatan yang menjadikannya berarti 

umat yang moderat. Dijelaskan dalam 

tafsir Al-Muyassar fi Gharibil Qur‟an yang 

disusun oleh Markaz Ad-Dirasat Al-

Qur‟aniyyah yang mengatakan bahwa 

wasath dalam ayat ini bermakna umat 

yang adil dan yang terbaik, ( َّعُدُولًَّ خِيارًا، ل
 yakni yang tidak (إفراطَ عندكم، ولَّ تفْريط

meyakini sesuatu yang bersifat materi 

seperti yang dilakukan oleh orang Yahudi. 

Al-Qur’an Surat Al-Baqarah [2]: 

238 



 
 

Perspektif Islam tentang Moderasi Beragama..... 
 
 

Volume 3, Nomor 2 Agustus 2023 | 145  
 

حَافِظوُْا عَلَى الصَّلَوٰتِ وَالصَّلٰوةِ الْوُسْطٰى وَقُ وْمُوْا للِّّٰ 
 قٰنِتِيَْْ 

Artinya: “Peliharalah semua salat (fardu) 

dan salat Wusṭā. Berdirilah karena Allah 

(dalam salat) dengan khusyuk” (Q.S. Al-

Baqarah [2]: 238) 

Ayat ini turun berkenaan saat 

Rasulullah Saw. sedang menunaikan 

ibadah shalat dzuhur di tengah panasnya 

siang hari yang sangat terik, yang mana 

membuat para sahabat mengalami 

kesulitan melaksanakannya karena 

teriknya cuaca yang begitu menyengat. 

Hal ini menyebabkan mayoritas para 

sahabat tidur siang dan hanya dua saff 

yang berjamaah pada Rasulullah, 

sebagaimana diceritakan dalam suatu 

riwayat (Shaleh & Qomaruddin, 2010).  

Dapat dikatakan tidak ada ayat yang 

jelas yang berhubungan dengan ayat ini, 

baik itu ayat sebelumnya maupun ayat 

setelahnya. Menurut Sayyid Tantawi, ayat 

ini menjadi jalan tengah antara persoalan 

manusia sehari-hari dengan ibadah. Ia 

berpendapat bahwa pelaksanaan sholat 

dapat menjadi solusi bagi masalah yang 

dihadapi manusia dalam kehidupannya (M 

Quraish Shihab, 2007). 

Salah satu derivasi daripada kata 

wasath adalah wustha yang masih berarti 

pertengahan. Tetapi dalam ayat ini karena 

disandingkan dengan shalat, maka wustha 

disini berubah maknanya menjadi salah 

satu shalat daripada lima shalat yang 

wajib. Wustha disini diartikan oleh jumhur 

ulama dan kebanyakan riwayat 

mengartikan dengan shalat ashar, karena 

berada ditengah antara dua shalat nahar 

(siang: shubuh dan dzuhur) dan dua shalat 

lail (malam: magrib dan isya). Meskipun 

ada yang mengartikan shalat wustha 

adalah shalat shubuh karena dua lail: 

magrib isya dan dua nahar: dzuhur dan 

ashar. Dan dalam sebagian riwayat lain 

dikatakan shalat wustha adalah shalat 

dzuhur. Ibnu Haim dalam Tafsirnya 

Gharibil Qur‟an Libnil Haim menjelaskan 

yang menguatkan bahwa artinya shalat 

ashar:  

﴿وَالصَّلاةِ الْوُسْطى﴾: صلاة العصر لأنها بيْ 
صلاتيْ فِ الليل وصلاتيْ فِ النهار )زه( ىذا أرجح 

 الأقوال المنتشرة فيها

Al-Qur’an Surat Al-Maidah [5]: 89 

ُ بِِللَّغْوِ فِْٓ ايَْْاَنِكُمْ وَلٰكِنْ ي ُّؤَاخِذكُُمْ بِاَ  لََّ يُ ؤَاخِذكُُمُ اللّّٰ
ارَتوُعَقَّدْتُُُّّ  اِطْعَامُ عَشَرَةِ مَسٰكِيَْْ مِنْ  ٓٓ ٗ  الََّْيْْاَنََۚ فَكَفَّ

اوَْسَطِ مَا تطُْعِمُوْنَ اىَْلِيْكُمْ اوَْ كِسْوَتُ هُمْ اوَْ تََْريِْ رُ 
ارةَُ ايَْْاَنِكُمْ  مٍ ذٰۗلِكَ كَفَّ دْ فَصِيَامُ ثَ لٰثَةِ ايَّٰ رَقَ بَةٍ ۗفَمَنْ لََّّْ يََِ

ُ لَكُمْ اِذَا حَلَفْتُمْ وَۗاحْفَظُ  ُ اللّّٰ وْٓا ايَْْاَنَكُمْ ۗ كَذٰلِكَ يُ بَ يِّْ
 لَعَلَّكُمْ تَشْكُرُوْنَ  ٗ  اٰيٰتِو

Artinya: “Allah tidak menghukum kamu 

disebabkan sumpah-sumpahmu yang tidak 

disengaja (untuk bersumpah), tetapi Dia 

menghukum kamu disebabkan sumpah-

sumpah yang kamu sengaja. Maka, 

kafaratnya (denda akibat melanggar 

sumpah) ialah memberi makan sepuluh 

orang miskin dari makanan yang (biasa) 

kamu berikan kepada keluargamu, 

memberi pakaian kepada mereka, atau 

memerdekakan seorang hamba sahaya. 

Siapa yang tidak mampu melakukannya, 

maka (kafaratnya) berpuasa tiga hari. 

Itulah kafarat sumpah-sumpahmu apabila 

kamu bersumpah (dan kamu 

melanggarnya). Jagalah sumpah-

sumpahmu! Demikianlah Allah 

menjelaskan kepadamu hukum-hukum-Nya 

agar kamu bersyukur (kepada-Nya)” (Q.S. 

Al-Maidah [5]: 89) 

Ayat 89 ini bermunasabah pada ayat 

sebelumnya, yang menjelaskan mengenai 

pentingnya mengonsumsi makanan yang 

halalan thoyyiban (halal dan baik). Dalam 

hal ini, ayat tersebut juga mengindikasikan 

adanya kekhawatiran praktek beragama 

yang berlebihan dalam ajaran Islam, yang 

bahkan mencakup sumpah untuk tidak 

mengonsumsi makanan halalan thoyyiban 

dengan tujuan untuk mendekatkan diri 



 
 
Maulida F., Muhammad H.F.A., Muhammad H.M., Asep A.M. 
 

Al-Muhafidz: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir | 146  
 

kepada Allah SWT. Hal ini termaktub 

dalam ayat 89 dari surat Al-Ma‟idah (M 

Quraish Shihab, 2007). 

Pada ayat ini juga dijelaskan mengenai 

tanggung jawab membayar kafarat bagi 

seseorang yang sebelumnya bersumpah 

untuk tidak mengonsumsi makanan yang 

halalan thoyyiban dengan tujuan 

mendekatkan diri. Para ulama 

menggunakan kata “awsath” dalam ayat 

tersebut sebagai standar untuk menentukan 

jenis makanan sebagai kafarat. Jenis 

makanan tersebut adalah makanan yang 

memiliki kualitas sedang, yang biasanya 

dikonsumsi sehari-hari, bukan makanan 

yang sangat berkualitas. Dengan demikian, 

dapat disimpulkan bahwa Islam adalah 

agama yang moderat dan tidak berlebihan 

dalam semua hal (M Quraish Shihab, 

2007). 

Awsath yang mana dalam ayat ini 

diartikan dengan “yang biasanya” 

dijelaskan dalam tafsir Al-Muyassar fi 

Gharibil Qur‟an yang disusun oleh Markaz 

Ad-Dirasat Al-Qur‟aniyyah :  :﴾ِمِنۡ أَوۡسَط﴿
 yaitu yang مِاّ تعتادُونو من غير إسرافٍ أو تَ قْتيرٍ 

biasa dengan menghindari sifat boros dan 

pelit (pertengahan, diantara dua sifat, yaitu 

diantara sifat boros dan pelit). 

Al-Qur’an Surat Al-Qalam [68]: 28 

 قَالَ اوَْسَطهُُمْ الََّْ اقَُلْ لَّكُمْ لَوْلََّ تُسَبِّحُوْنَ 
Artinya: ”Seorang yang paling bijak di 

antara mereka berkata, “Bukankah aku 

telah mengatakan kepadamu hendaklah 

kamu bertasbih (kepada Tuhanmu)?”” 

(Q.S. Al-Qalam [68]: 28 

Ayat 28 dalam surat ini menjelaskan 

kembali tentang perilaku orang-orang kafir 

yang digambarkan sebagai tukang kebun 

yang tidak bersyukur dan bertingkah 
melampui batas dalam mengatur hidup.  

Oleh karena itu, timbul sebuah bencana 

yang merusak tanaman mereka, yang 

membuat mereka menyadari mereka 

bahwa mereka tersesat, meskipun mereka 

menyadari hal tersebut terlambat (Al-

Maraghi, 1974).  

Kata awsath dalam ayat ini dapat 

dijelaskan sebagai individu yang memiliki 

kebijaksanaan dan kekuatan dalam 

memberikan pendapat. Jika seseorang 

telah sampai kepada tingkat kebijaksanaan, 

mereka tidak akan mengabaikan hal-hal 

penting dan senantiasa memikirkan 

tindakan yang akan diambil dan dilakukan. 

Al-Qur’an Surat Al-’Adiyat [100]: 5 

 جََْعًاۙ  ٗ  فَ وَسَطْنَ بِو
Artinya: ”lalu menyerbu ke tengah-tengah 

kumpulan musuh” 

Tidak didapati secara pasti dan spesifik 

asbab an-nuzul yang menjelaskan tentang 
ayat ini. Meskipun demikian, dalam satu 

riwayat hadits, disebutkan bahwa ayat ini 

turun terkait dengan pasukan kavaleri yang 

dikirim oleh Nabi Muhammad Saw., 

seperti yang diceritakan dalam ayat 1-5 

dari surah Al-„Adiyat. Namun, setelah 

pasukan tersebut pergi, tidak ada kabar 

yang diterima oleh nabi. Oleh karena itu, 

surah Al-„Adiyat ayat 1-5 diturunkan 

sebagai petunjuk bagi nabi bahwa pasukan 

berkuda sedang terlibat dalam 

pertempuran melawan musuh, dan 

keberanian mereka diabadikan dalam ayat-

ayat tersebut (Shaleh & Qomaruddin, 

2010).  

Dalam ayat ini, derivasi kata awsath itu 

adalah wasathna yang berarti tempat yang 

berada di tengah-tengah, hal ini serupa 

dengan apa yang dijelaskan oleh imam Az-

Zujaj dalam tafsirnya Ma‟aniyaz Zujaj : 

كانَ 
َ

طْنَ الم  sesuai ﴿فَ وَسَطْنَ﴾، أيْ: فَ تَ وَسَّ

dengan makna dasar dari wasath yang 

berrarti ditengah-tengah. 

 

 

 

Kesimpulan 

Hasil penelitian terhadap moderasi 

beragama yang ditunjang oleh tafsir 

maudhu‟i menunjukan bahwa Islam 

memang sudah memberikan jawaban 

dalam Al-Qur‟an tentang bagaimana 

perspektif Islam terhadap moderasi 

beragama ini. Konsep moderasi beragama 



 
 

Perspektif Islam tentang Moderasi Beragama..... 
 
 

Volume 3, Nomor 2 Agustus 2023 | 147  
 

ditinjau dari perspektif Islam termaktub 

dalam Q.S. Al-Baqarah [2]: 143 dengan 

konsep ummatan washatan. Pembahasan 

penelitian ini menjelaskan bahwa konsep 

wasath atau moderasi ini menjawab 

berbagai tantangan akan paham 

keberagaman agama saat ini. Penelitian ini 

juga mendeskripsikan bagaimana 

pandangan umum dan paham 

keberagaman agama, memberikan 

pemahaman akan pengertian dan pondasi 

daripada moderasi serta membedakan 

antara moderasi beragama dan moderasi 

agama, lalu membeberkan  konsep 

moderat dalam sudut pandang Islam yang 

termasuk di dalamnya Islam Indonesia dan 

Islam moderat di Indonesia, juga 

menjelaskan nilai-nilai yang 

mencerminkan moderasa beragama 

menurut ajaran islam yang ditutup dan 

menjadi jawaban atas semua permasalahan 

penelitian dengan membahas tafsir 

maudhu‟i daripada konsep wasath. 

Penelitian ini diharapkan dapat 

memberikan implikasi positif yang 

berguna dan bermanfaat bagi para 

pembaca juga peneliti selanjutnya. 

Penulisan ini tentunya memiliki 

keterbatasan dalam mendalami dan 

mengkaji fokus materi, sehingga 

menciptakan peluang lebih lanjut untuk 

peneliti selanjutnya dalam 

mengembangkan analisis secara 

komprehensif. 

 

Daftar Pustaka 

Akhmadi, A. (2019). Moderasi Beragama 

Dalam Keragaman Indonesia. 

Inovasi-Jurnal Diklat Keagamaan, 

13(2), 45–55. 

Al-‟Alwani, T. J. (1997). The Ethics Of 

Disagreement In Islam. Hendorn, 

VA: Institute Of International Islamic 

Thought. 

Al-Asfahani, R. (2009). Almufradaat Fi 

Gharabil Qur‟an. Beirut: Dar Al-

Ma‟rifah. 

Al-Baghawy. (2006). Tafsir Al-Baghawi: 

Ma‟alim At-Tanzil Juz 1. Riyadh: Dar 

Thayyibah. 

Al-Farmawi, A. Al-H., & Suryan, A. J. 

(1996). Metode Tafsir Mawdhuiy: 

Suatu Pengantar/Abd. Al-Hayy Al-

Farmawi. 

Al-Farwami, A. A.-H. (1996). Metode 

Tafsir Mawdhu‟iy : Suatu Pengantar. 

Jakarta: Raja Grafindo Persada. 

Al-Maraghi, A. M. (1974). Tafsir Al-

Maraghi (Juz 1). Mesir: Mustafa Al-

Babi Al-Halabi. 

Al-Suyuthy. (N.D.). Al-Asrar Tartib Al-

Qur‟an. Kairo: Dar Al-‟Itisham. 

Al-Zuhaili, W. (1994). Tafsir Al-Wajiz 

‟Ala Hamisyil Quranil Adzim. Beirut: 

Dar Al-Fikr. 

Ath-Thabari. (1960). Tafsir Ath-Thabari 

Juz 3. Kairo: Maktabah Ibn 

Taymiyyah. 

Boyle, K., & Sheen, J. (1997). Freedom Of 

Religion And Belief: A World Report. 

London And New York: Roudledge. 

Dawing, D. (2017). Mengusung Moderasi 

Islam Di Tengah Masyarakat 

Multikultural. Rausyan Fikr: Jurnal 

Ilmu Studi Ushuluddin Dan Filsafat, 

13(2), 225–255. 

Fattah, A. (2020). Tafsir Tematik Islam 

Moderat Perspektif Al-Quran. 

MAGHZA: Jurnal Ilmu Al-Qur‟an 

Dan Tafsir, 5(2), 156–172. 

Hilmy, M. (2012). Quo-Vadis Islam 

Moderat Indonesia? Menimbang 

Kembali Modernisme Nahdlatul 

Ulama Dan Muhammadiyah. 

MIQOT: Jurnal Ilmu-Ilmu 

Keislaman, 36(2). 

Kanwil Kemenag Provinsi NTB. (2023). 

Moderasi Beragama, Bukan Moderasi 

Agama. Retrieved March 18, 2023, 

From 

Https://Ntb.Kemenag.Go.Id/Baca/162

3942720/Moderasi-Beragama-Bukan-

Moderasi-Agama 

Lefebvre, G. (1979). The Coming Of The 

French Revolution. New Jersey: 

Princeton University Press. 

Mawardi, M. (2015). Reaktualisasi 

Kerukunan Antar Umat Beragama 

Dalam Kemajemukan Sosial. 

SUBSTANTIA: Jurnal Ilmu-Ilmu 



 
 
Maulida F., Muhammad H.F.A., Muhammad H.M., Asep A.M. 
 

Al-Muhafidz: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir | 148  
 

Ushuluddin, 17(1), 55–66. 

Nazir, M. (1998). Metode Penelitian. 

Jakarta: Ghalia Indonesia. 

Nurdin, F. (2021). Moderasi Beragama 

Menurut Al-Qur‟an Dan Hadist. 

Jurnal Ilmiah Al-Mu‟ashirah: Media 

Kajian Al-Qur‟an Dan Al-Hadits 

Multi Perspektif, 18(1), 59–70. 

Pedoman Penulisan Skripsi, Tesis, Dan 

Desertasi. (2020). 

Ridha, M. R. (1935). Tafsir Al-Mannar 

Juz. 2. Mesir: Matba‟ah Al-Mannar. 

Saifudin, L. H. (2019). Moderasi 

Beragama. Jakarta: Badan Litbang 

Dan Diklat Kementerian Agama RI. 

Shaleh, & Qomaruddin. (2010). 

Asbababun Nuzul: Latar Belakang 

Histori Turunnya Ayat-Ayat Al-

Qur‟an. Bandung: CV Diponegoro. 

Sharastani, M. B. A. Al-K. (1984). Muslim 

Sects And Divisions. London: Kegan 

Paul International. 

Shihab, A. (1999). Islam Inklusif. 

Bandung: Mizan. 

Shihab, M. Q. (2017). Secercah Cahaya 

Ilahi: Hidup Bersama Al-Qur‟an. 

Bandung: Mizan Pustaka. 

Shihab, M Quraish. (2007). Tafsir Al-

Misbah: Pesan, Kesan, Dan 

Keserasian Al-Qur‟an. Tangerang: 

Lentara Hati. 

Wahab, A. J. (2019). Islam Radikal Dan 

Moderat: Diskursus Dan Kontestasi 

Varian Islam Indonesia. Jakarta: PT 

Gramedia Pustaka Utama. 

Yamani, A. Z. (1968). Islamic Law And 

Contemporary Issues. Jeddah: The 

Saudi Publishing House. 

Zamimah, I. (2018). Moderatisme Islam 

Dalam Konteks Keindonesiaan. 

Jurnal Al-Fanar, 1(1), 75–90. 

 
 

 


