
JURNAL ILMU AL-QUR’AN DAN TAFSIR 
Desa Maniskidul, Kec. Jalaksana, Prov. Jawa Barat, Kode Pos 45554, Telp. (0232) 613805, HP: 0813 8888 0960, Website: www.stiq-almultazam.ac.id 

 

Al Muhafidz: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir 
Vol. 3 No. 1, (2023)|; e-ISSN: 2807-6346|149-163 

149 

MAKANAN PEMBERIAN AHLI KITAB 
(Analisis Teori Limit Muhammad Syahrur Terhadap QS. Al-Maidah Ayat 5) 

 
Nina Nurrohmah

* 

ninanurrohmah@stiq-almultazam.ac.id 
Wahdah Farhati

* 

wahdahfarhati@gmail.com 

Luluk Khusnul Wahidah
* 

lulukkhusnulwahidah@gmail.com 
*
Sekolah Tinggi Ilmu Al-Qur‟an Al-Multazam, Indonesia 

 

Abstract 

Human social life occurs due to natural factors, mutual fulfillment of needs, and 

interdependence. One example of mutual fulfillment activities is related to the activity of 

giving to one another, both fellow Muslims and    non-Muslims. In the Qur'an, Allah SWT has 

explained that the food given by the people of the book is halal, but there is no detailed 

mention of what food is halal, and who is called the people of the book themselves. So, in this 

study the author will explore the meaning of what food is halal, and who are the categories of 

the people of the book referred to in the verse. This study uses a qualitative approach with the 

library research method, namely by describing and examining the limit theory used by 

Syahrur in interpreting the Qur'an, then analyzing the issues raised by the method he uses. 

Limit theory comes with an ijtihad approach that is felt to be stagnant and not in line with the 

times. In this study also put forward the opinion of 'contemporary salaf or tup scholars, as a 

reference as well as a comparison of the new offers used by Syahrur in solving the problems 

raised. The results of this study indicate that it is lawful to consume food given by the scribes, 

of course with certain conditions. As for the so-called Ahl al-Kitab today are people outside 

of Islam who still believe in Allah as the only God, and still hold fast to the book that Allah 

has sent down. However, in the process of determining this law, Muhammad Syahrur put 

aside many of the opinions of 'Salaf scholars, companions and even the sunnah of the 

Prophet. The assumption he expressed that the sunnah of the Prophet is an ijtihad that is 

local-temporal in nature, makes this interpretation not refer to any hadith as a method of 

interpretation. In fact, the words of the Prophet are only used as a comparison worthy of 

comment. 

Keywords: Limit Theory, Muhammat Syahrur, Ahl al-Kitab, Food 

Abstrak 

Kehidupan sosial manusia terjadi karena faktor alamiah, saling memenuhi kebutuhan, 

dan saling ketergantungan. Salah satu contoh kegiatan saling memenuhi kebutuhan adalah 

terkait dengan kegiatan saling memb  eri baik sesama umat muslim ataupun non muslim. 

Dalam Al-Qur‟an, Allah SWT telah menerangkan halalnya makanan pemeberian dari ahli 

kitab, tetapi tidak disebutkan secara rinci terkait dengan makanan apa saja yang dihalalkan, 

dan siapakah yang disebut dengan ahli kitab itu sendiri. Maka, pada penelitian ini Penulis 

akan menggali makna makanan apa saja yang dihalalkan, dan siapakah kategori ahli kitab 

yang dimaksut dalam ayat tersebut. Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan 

metode kepustakaan atau library research, yaitu dengan cara mendeskripsikan dan menelaah 

teori limit yang digunakan Syahrur dalam menafsirkan Al-Qur‟an, kemudian menganalisis 



Nina Nurrohmah, Wahdah Farhati, Luluk Khusnul W. 
 

Al-Muhafidz: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir | 150  
 

permasalah yang diangkat dengan metode 

yang digunakannya. Teori limit hadir 

dengan sebuah pendekatan ijtihad yang di 

rasa stagnan dan kurang selaras dengan 

perkembangan zaman. Pada penelitian ini 

juga mengemukakan pendapat „ulama salaf 

ataupun kontemporer, sebagai sebuah 

rujukan sekaligus perbandingan terhadap 

tawaran baru yang digunakan Syahrur 

dalam menyelesaikan permasalahan yang 

diangkat. Hasil dari penelitian ini 

menunjukkan bahwa halal mengonsumsi 

makanan pemberian ahli kitab, tentunya 

dengan beberapa syarat terntentu. Adapun 

yang disebut dengan ahli kitab pada zaman 

sekarang adalah orang di luar Islam yang 

tetap meyakini Allah sebagai satu-satunya 

Tuhan, dan tetap berpegang teguh pada 

kitab yang telah Allah turunkan. Namun 

dalam proses penentuan hukum ini, 

Muhammad Syahrur banyak 

mengesampingkan pendapat-pendapat 

„ulama salaf, sahabat dan bahkan sunnah 

Nabi sekalipun. Anggapan yang 

diungkapkannya bahwa sunnah Nabi 

merupakan sebuah ijtihad yang bersifat 

lokal-temporal, menjadikan penafsiran ini 

tidak merujuk kepada satupun hadits 

sebagai metode penafsiran. Bahkan, 

perkataan Nabi hanya dijadikan sebagai 

sebuah perbandingan yang layak untuk 

dikomentari. 

Kata kunci: Teori Limit, Muhammat 

Syahrur, Ahli Kitab, Makanan 

Pendahuluan  
Indonesia merupakan Negara 

majemuk yang terdiri dari berbagai macam 

Ras, Adat, Suku, Agama dan Budaya. 

Interaksi sosial antar masyarakat terus 

terjadi, baik dari hal yang bersifat 

individual maupun kelompok atau 

organisasi. Namun, dalam salah satu ayat 

yang terdapat dalam QS. Al-Fath berbunyi 

اءُٓ عَلَى ٱلْكُفَّارِ   مُّحَمَّدٌ رَّسُولُ ٱللََِّّ وَٱلَّذِينَ مَعَوُ أَشِدَّ
نَ هُمْ   ....رُحََاَءُٓ بَ ي ْ

“Muhammad itu adalah utusan 

Allah dan orang-orang yang 

bersama dengan dia adalah keras 

terhadap orang-orang kafir, tetapi 

berkasih sayang sesama mereka….” 

(QS. Al-Fath [48]:29)
 

Dalam ayat tersebut, seakan-akan 

mengindikasi agar umat muslim bersikap 

keras terhadap orang-orang kafir. Melansir 

dari penjelasan Buya Yahya, yang 

dimaksud dengan bersikap keras ataupun 

tegas bukan berarti menyerang umat non-

muslim dengan kekerasan dan bersikap 

tidak baik kepadanya, melainkan bersikap 

keras jika umat non-muslim menyerang 

kaum muslim dan berusaha 

menghancurkan Islam, dan bersikap tegas 

dalam mengambil keputusan jika 

diharuskan untuk berperang ataupun 

menegakkan Agama Islam, sehingga tidak 

membuat musuh bisa bertindak semena-

mena untuk menghancurkan Islam begitu 

saja.
1
 Maka, umat muslim tidak dilarang 

untuk berinteraksi dengan umat non 

muslim, begitupula dalam hal pemberian 

makanan, karena dalam Al-Qur‟an telah 

dikatakan bahwa, “makanan ahli kitab 

halal bagimu, dan makananmu halal bagi 

mereka” untuk memahami makanan apa 

saja yang dimaksud, dan siapa saja yang 

disebut dengan ahli kitab dalam ayat ini, 

maka diperlukan penafsiran yang di klaim 

dapat menjembatani permasalah yang ada 

di masa kontemporer ini. Maka dalam hal 

ini, teori yang akan digunakan dalam 

penafsiran ini adalah teori limit yang 

digagas oleh Muhammad Syahrur.  

Pada penelitian ini, Penulis akan 

membatasi pada permasalahan dibagian 

hukum pemberian makanan dari ahli kitab 

saja. Sebagai pembatas masalah, Penulis 

akan mengarahkan pembahasan pada 

bagaimana teori batas ini dipergunakan 

menyelesaikan permasalahan hukum 

pemberian makanan dari ahli kitab yang 

selama ini menjadi polemik di kalangan 

masyarakat. Dalam penelitian ini Penulis 

                                                             
1
 Buya Yahya, “Makna "Keras atau Tegas 

pada Kafir" dalam Surat Al Fath - Buya Yahya 

Menjawab,” 

https://www.youtube.com/watch?v=wwu3h-

Tb3cM, diakses tanggal 12 Januari 2023 



Makanan Pemberian Ahli Kitab (Analisis Teori Limit... 
 

Volume 3, Nomor 2 Agustus 2023 | 151  
 

menggunakan pendekatan kualitatif 

dengan metode kepustakaan (library 

research) yaitu dengan cara menelusuri 

bahan dan data yang berkaitan dengan 

judul yang diambil. Adapun sumber 

primer dalam penelitian ini adalah buku 

Al-Kitab wa Al-Qur‟an: Qira‟ah 

Mu‟ashirah dan Nahw Usul Jadidah Li al-

Fiqih al-Islami karya Dr. Ir. Muhammad 

Syahrur yang telah diterjemahkan oleh Dr. 

phil. Sahiron Syamsuddin, MA. dan 

Burhanudin Dzikri, S. Th. I. sedangkan 

sumber sekundernya adalah data-data lain 

yang berhubungan dengan penelitian ini, 

baik dalam bentuk buku, jurnal ataupun 

artikel. 

 

Pembahasan  

A. Biografi Muhammad Syahrur 

Muhammad Syahrur bin Daib 

Tahir, seorang cendekiawan yang lahir 

di Damaskus, Syiria, pada tanggal 11 

April 1938 M.
2
 dari pasangan Deyb bin 

Deyb Syahrur dan Siddiqah binti Salih 

Filyun. Muhammad Syahrur meninggal 

pada hari Sabtu, 21 Desember 2019, di 

Abu Dhabi, Uni Emirat Arab.
3
 

Pendidikan Muhammad Syahrur 

diawali dari sekolah dasar dan 

menengah di lembaga pendidikan 

Abdurrahman Al-Kawakib, Damaskus. 

Dan selesai pada tahun 1957, kemudian 

pada tahun 1958  Syahrur melanjutkan 

pendidikan di bidang Tekhnik Sipil di 

kota Saratow (dekat Moskow), Uni 

Soviet (sekarang Rusia) dan lulus pada 

tahun 1964. Satu tahun setelah itu, 

Syahrur kembali ke Syiria untuk 

mengabdi di Universitas Damaskus. 

Pada tahun yang sama, Syahrur 

melanjutkan studinya pada bidang 

Tekhnik Sipil di Universitas College, 

                                                             
2
 Muhammad Syahrur, Epistemologi 

Qur‟an, terj. Dari Al-Kitab wal-Qur‟an: Qiraah 

Mu‟ashirah oleh M. Firdaus, (Bandung: Penerbit 

Marja, 2015), Cet. Ke-2, h. 5 
3
 RedaksiIB, “Dunia Kehilangan Pemikir 

Islam: Muhammad Shahrour Meninggal Dunia,” 

https://ibtimes.id/dunia-kehilangan-pemikir-islam-

muhammad-shahrour-meninggal-dunia/, diakses 

tanggal 8 Februari 2023 

Dublin, Irlandia.
4
 Dikarenakan 

kecerdikan yang dimilikinya, 

Universitas Damaskus kemudian 

memintanya untuk melanjutkan 

pendidikan Megister dan Doktoral 

(Ph.D) dalam bidang Tekhnik Sipil 

konsentrasi Mekanika Pertanahan (Soil 

Mechanich) dan Tekhnik Pembangunan 

(Fondation Engineering) di Universitas 

Nasional Irlandia. Muhammad Syahrur 

berhasil menyelesaikan progam 

Megister pada tahun 1969, dan 

menyelesaikan progam Doktoral pada 

than 1972.
5
  

Selama mengenyam pendidikan 

di luar negeri, ternyata Muhammad 

Syahrur tidak hanya mempelajari ilmu 

Tekhnik saja, melaikan juga 

mempelajari ilmu Filsafat, Fiqh 

Lughah, Linguistik, Filsafat 

Humanisme dan ilmu Bahasa Arab.
6
 

Muhammad Syahrur mulai mengalami 

benturan peradaban, dimana latar 

belakang Syahrur dengan ideologi 

Islam yang harus berdampingan dengan 

lingkungan sosial Moskow yang 

komunis.  

 

B. Teori Limit Muhammad Syahrur 
Muhammad Syahrur telah 

menegaskan bahwa teori limit 

(Nazariyyat al-Hudud) merupakan salah 

satu teori yang dapat digunakan dalam 

menafsirkan ayat-ayat hukum di dalam 

Al-Qur‟an.
7
 Dalam membuat teori limit 

yang digagas oleh Muhammad Syahrur, 

                                                             
4
 Syardi Hakim, “Teori Batas Hukum Islam: 

Studi Terhadap Pemikiran Muhammad Shahrur 

Dalam Hukum Waris,” Skripsi, Universitas Islam 

Negeri Syarif Hidayatullah Jakarta, 2017, h. 14-15 
5
 Adji Pratama Putra, “Teori Limit 

Muhammad Syahrur Dalam Studi Islam”, dalam 

Jurnal Cendekia Ilmiah, Vol. 1,  No. 6, Oktober 

2022, h. 833 
6
 Syardi Hakim, “Teori Batas Hukum Islam: 

Studi Terhadap Pemikiran Muhammad Shahrur 

Dalam Hukum Waris,” h. 16 
7
 Rizal Muhlisin, “Mengenal 6 Teori Batas 

Muhammad Syahrur,” https://tanwir.id/mengen 

al-6-teori-batas-muhammad-syahrur/, diakses 

tanggal 31 Januari 2023 

https://tanwir.id/mengen


Nina Nurrohmah, Wahdah Farhati, Luluk Khusnul W. 
 

Al-Muhafidz: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir | 152  
 

Ia berpegang teguh pada QS. An-Nisa‟ 

ayat 13-14
8
 

تلِْكَ حُدُودُ اِلله وَمَنْ يطُِعِ اَلله وَرَسُولَوُ يدُْخِلْوُ 
 جَنَّاتٍ تََْريِ مِنْ تََْتِهَا الَْْنْ هَارُ خَالِدِينَ فِيهَا

وَمَنْ يَ عْصِ اَلله وَرَسُولَوُ ) ٣١وَذَلِكَ الْفَوْزُ الْعَظِيمُ )
يدُْخِلْوُ نََرًا خَالِدًا فِيهَا وَلَوُ عَذَابٌ  وَيَ تَ عَدَّ حُدُودَهُ 

 مُهِيٌ 
“Itulah batas-batas (hukum) 

Allah. Barang siapa taat kepada 

Allah dan Rasul-Nya, Dia akan 

memasukkannya ke dalam surga-

surga yang mengalir di bawahnya 

sungai-sungai, mereka kekal di 

dalamnya, dan itulah 

kemenangan yang agung. Dan 

barang siapa mendurhakai Allah 

dan rasul-Nya, dan melanggar 

batas-batas hukum-Nya, niscaya 

Allah akan memasukkannya ke 

dalam api neraka, dia kekal di 

dalamnya dan akan dia akan 

mendapat azab yang 

menghinakan.” (QS. An-Nisa‟ 

[4]:13-14) 

Syahrur menyatakan bahwa hanya 

Allah yang berhak dan memiliki 

kebijakan penuh untuk membuat suatu 

ketetapan ataupun batasan-batasan 

hukum syariat. Sedangkan Nabi 

Muhammad SAW walaupun 

berkedudukan sebagai Nabi dan Rasul, 

pada hakikatnya tidak memiliki 

wewenang untuk menentukan hukum 

dengan kebijakan penuh, karena 

Rasulullah berperan sebagai pelopor 

ijtihad.
9
  

                                                             
8
 Muhammad Fatah, “Hermeneutika 

Muhammad Syahrur (Telaah Tentang Teori 

Hudud)”, dalam Jurnal Ilmu Al-Qur‟an dan Tafsir, 

Vol. 11,  No. 1, 2017, h. 75 
9
 Muhammad Syahrur, Metodologi Fiqih 

Islam Kontemporer, terj. Dari Nahw Usul Jadidah 

Li al-Fiqih al-Islami oleh Sahiron Syamsudin dan 

Burhanudin Dzikri, (Yogyakarta: eLSAQ Press, 

2004), Cet. Ke-1, h. 472 

Muhammad Syahrur merumuskan 

teori yang dibuatnya dengan 

menggunakan analisis matematis (al-

Tahlili al-Riyadi).
10

 Syahrur 

menggambarkan antara al-Istiqomah 

dan al-Hanafiyah dengan menggunakan 

kurva dan garis lurus dalam sebuah 

matriks. Sumbu X menggambarkan 

sebuah waktu dan sumbu Y 

menggambarkan batasan-batasan 

hukum Allah, persamaan fungsinya 

dirumuskan dengan Y=f(x) jika hanya 

memiliki satu variabel, dan Y=f(x,z) 

jika memiliki dua variabel atau lebih.
11

 

Melalui analisis linguistiknya, Syahrur 

menjelaskan kata hanif berasal dari kata 

hanafa yang berarti al-mail wa al-

inhiraf (condong dan menyimpang), 

atau juga dapat diartikan ahnafa  yaitu, 

orang yang berjalan diatas kedua 

kakinya, diambil dari beberapa ayat Al-

Qur‟an yaitu QS. Al-An‟am [6]: 79 dan 

161, QS. Ar-Rum [30]: 30, QS. Al-

Bayyinah [98]: 5, QS. Al-Hajj [22]: 31, 

QS. An-Nisa [4]: 125, QS. Yunus [10]: 

105, QS. An-Nahl [16]: 120 dan 23, 

QS. Ali-Imran [3]: 67 dan 98.
12

 

Sedangkan kata al-istiqomah 

merupakan derivasi dari kata qawm, 

yaitu al-intisab yang berarti kumpulan 

laki-laki dan berdiri tegak, atau al-„azm 

yang berarti kuat, dipahami dari 

beberapa ayat Al-Qur‟an yaitu QS. Al-

Fatihah [1]: 6, QS. Al-An‟am [6]: 153 

dan 161, dan QS. As-Shaffat [6]: 118.
13

 

Dari kata al-intisab inilah kemudian 

muncul kata al-mustaqim dan al-

istiqomah, sedangkan dari kata al-„azm 

muncul kalimat ad-din al-qayyim 

(Agama yang kuat dalam 

kekuasaannya). Dari analisis 

linguistiknya inilah yang 

                                                             
10

 Muhammad Syahrur, Al-Kitab wa Al-

Qur‟an: Qira‟ah Mu‟asirah, (Damaskus: al-Ahali 

li at-Tiba‟ah wa an-Nasyr wa at-Tauzi‟, 1999), h. 

450 
11

 Ibid, h. 450 
12

 Abdul Mustakim,  Epistemologi Tafsir 

Kontemporer (Yogyakarta: LkiS Yogyakarta, 

2010), Cet. Ke-1, h. 196 
13

 Ibid, h. 196 



Makanan Pemberian Ahli Kitab (Analisis Teori Limit... 
 

Volume 3, Nomor 2 Agustus 2023 | 153  
 

menghantarkam Syahrur pada QS. Al-

An‟am: 161 

ٓ إِلََٰ صِرَٰطٍ محسْتَقِيمٍ دِينًا قِيَمًا قُلْ إِنَّنِِ  ىَدَىٰنِِ رَبِّّ
لَّةَ إِبْ رَٰىِيمَ حَنِيفًا ۚ وَمَا كَانَ مِنَ ٱلْمُشْركِِي  َ  مِّ

“Katakanlah (Muhammad) 

“Sesungguhnya Tuhanku telah 

memberiku petunjuk ke jalan yang 

lurus, (yaitu) Agama yang benar, 

Agama Ibrahim yang lurus. Dia 

(Ibrahim) tidak termasuk orang-

orang musyrik.” (QS. Al-An‟am 

[6]:161) 

Terdapat tiga tema pokok pada ayat 

tersebut, yaitu ad-din al-qayyim, al-

mustaqim dan al-hanif. Muncul 

pertanyaan besar, bagaimana mungkin 

Islam menjadi agama yang kuat jika 

disusun dari dua hal yang kontradiktif? 

Namun kemudian Syahrur memahami 

bahwa kata al-hanif merupakan sifat 

alami dari seluruh alam yang terus 

bergerak dalam garis lengkungnhya.
14

 

Dengan begitu maka kata al-din al-

hanif merupakan hal yang selaras, 

dimana manusia dengan fitrah alaminya 

yang terus bergerak mengikuti keadaan 

sosial masyarakat sekitarnya. Oleh 

karena itu, adanya as-sirat al-mustaqim 

merupakan sebuah hal yang digunakan 

untuk mengontrol dan mengarahkan 

perubahan tersebut.
15

 Dari penjelasan 

tersebut maka dapat diartikan 

bahwasanya kata al-hanif merupakan 

fitrah manusia yang terus berubah dan 

bergerak, sedangkan al-istiqomah 

merupakan arahan ataupun batasan dari 

ruang lingkup pergerakan manusia itu 

sendiri dalam menentukan sebuh 

hukum. Dari dasar pemikiran tersebut 

kemudian lahirlah sebuah teori yang 

disebut nazhariyyah al-hudud yang 

                                                             
14

 Abdul Mustakim,  Epistemologi Tafsir 

Kontemporer, h. 197 
15

 Syardi Hakim, “Teori Batas Hukum 

Islam: Studi Terhadap Pemikiran Muhammad 

Shahrur Dalam Hukum Waris,” h. 27 

biasa disebut dengan teori limit ataupun 

teori batas.
16

  

Pertama, posisi batas minimal 

atau halah al-hadd al-adna.
17

  

 

Y 

 

     

Y=F(x) 

Garis batas 

minimal

  X  

Ayat-ayat yang termasuk kedalam 

kategori ini yaitu, QS. An-Nisa‟: 22-23 

tentang muharramat (orang-orang yang 

haram dinikahi), QS. Al-Maidah: 3 

tentang jenis-jenis makanan yang 

diharamkan, QS. Al-Baqarah: 283-284 

tentang hutang piutang, dan QS. An-

Nur: 31 tentang pakaian wanita.
18

 

Kedua, posisi batas maksimal 

atau halah al-hadd al-a‟la,
19

  

 

Y 

 

Garis batas maksimal 

      

Y=F(x) 

      

      

 X 

Ayat-ayat yang termasuk dalam 

kategori ini yaitu ayat tentang pencurian 

QS. Al-Maidah: 38 dan ayat-ayat 

tentang pembunuhan QS. Al-Isra‟: 33, 

QS. Al-Baqarah: 178 dan QS. An-

Nisa‟: 92
20

 

  

                                                             
16

 Abdul Mustakim,  Epistemologi Tafsir 

Kontemporer, h. 198 
17

 Muhammad Syahrur, Al-Kitab wa Al-

Qur‟an: Qira‟ah Mu‟asirah, h. 453 
18

 Ibid, h. 453-455 
19

 Ibid. 
20

 Ibid, h. 455-457 



Nina Nurrohmah, Wahdah Farhati, Luluk Khusnul W. 
 

Al-Muhafidz: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir | 154  
 

Ketiga, posisi batas minimal 

bersamaan dengan batas maksimal atau 

halah al-hadd al-adna wa al-hadd al-

a‟la ma‟an.
21

 

 

 

Y 

   Titik maksimal 

     Titik belok (pembeda) 

Titik 

minimal 

 

  X 

 

Ayat-ayat yang termasuk dalam 

kategori ini adalah ayat tentang waris 

pada QS. An-Nisa‟: 11-14, 176 dan ayat 

tentang poligami pada QS. An-Nisa‟: 3. 
22

 

Keempat, posisi batas minimal 

dan maksimal berada pada titik secara 

bersamaan atau halah al-hadd al-adna 

wa al-hadd al-a‟la ma‟an fii nuqhatin 

wahidah, dan diisitilahkan dengan 

halah al-mustaqim.
23

  

 

Y 

 

Disini Y bersifat tetap 

walaupun X berubah 

Y=F(x) 

  

X  

 

Ayat yang termasuk dalam kategori ini 

adalah ayat tentang pelaku zina pada 

QS. An-Nur: 2.
24

 

Kelima, posisi batas maksimal 

cenderung mendekat tanpa bersentuhan 

kecuali daerah yang tak terhingga, atau 

disebut halah al-hadd al-a‟la bi khat 

muqarib li mustaqim ayyu yuqtarib wa 

laa yamsi.
25

  

                                                             
21

 Ibid. 
22

 Ibid, h. 457-462 
23

 Ibid, h. 463 
24

 Ibid. 
25

 Ibid, h. 464 

 

              Y 

 

 

      

 

            

 

  

X 

  

  Garis yang mendekati zina

      

Dalam hal ini, terdapat pada QS. Al-

Isra‟: 32 dan QS. Al-An‟am: 151.
26

 

Keenam, posisi maksimal positif 

dan batas minimal negatif, atau disebut 

halah al-hadd al-a‟la mujaban 

mugholaqun laa yajuzu tajawuzuhu, wa 

al-hadd al-adna saliban yajuzu 

tajawuzuhu.
27

  

 

Y 

  Batas maksimal positif 

      

     Y=F(x) 

   X  

  

 

Batas minimal negatif 

 

Ayat hukum yang terdapat pada posisi 

ini adalah ayat tentang riba, yang 

merupakan batas atas maksimal positif 

yang tidak boleh dilanggar, dan zakat 

yang merupakan batas minimal negatif 

yang boleh dilampaui. Hal ini 

mengandung arti bahwa riba yang 

berlipat ganda tidak boleh dilanggar, 

sedangkan zakat dengan batas minimal 

2,5% boleh untuk dilampaui, dan 

kelebihan dari zakat itu yang kemudian 

dinamakan sodaqoh.
28

  

 

C. Implementasi Teori Limit dalam 

Menafsirkan QS. Al-Maidah: 5 

                                                             
26

 Ibid. 
27

 Ibid. 
28

 Ibid. 

 



Makanan Pemberian Ahli Kitab (Analisis Teori Limit... 
 

Volume 3, Nomor 2 Agustus 2023 | 155  
 

ٱلْيَ وْمَ أُحِلَّ لَكُمُ ٱلطَّيِّبَٰتُ ۖ وَطَعَامُ ٱلَّذِينَ أوُتوُا۟ 
مُْ ۖ  ٱلْكِتَٰبَ حِلٌّ لَّكُمْ وَطَعَامُكُمْ حِلٌّ لََّّ

ٱلْمُؤْمِنَٰتِ وَٱلْمُحْصَنَٰتُ مِنَ وَٱلْمُحْصَنَٰتُ مِنَ 
تُمُوىُنَّ  ٱلَّذِينَ أوُتوُا۟ ٱلْكِتَٰبَ مِن قَ بْلِكُمْ إِذَآ ءَاتَ ي ْ
فِحِيَ وَلََ مُتَّخِذِىٓ  أُجُورَىُنَّ مُُّْصِنِيَ غَي ْرَ مُسَٰ
يَٰنِ فَ قَدْ حَبِطَ عَمَلُوُۥ وَىُوَ  أَخْدَانٍ ۗ وَمَن يَكْفُرْ بِٱلِْْ

 ةِ مِنَ ٱلَْٰسِريِنَ فِِ ٱلْءَاخِرَ 
“Pada hari ini dihalalkan bagimu 

segala yang baik-baik. Makanan 

(sembelihan) ahli kitab itu halal 

bagimu, dan makananmu halal 

bagi mereka. Dan (dihalalkan 

bagimu menikahi) perempuan-

perempuan yang menjaga 

kehormatan diantara perempuan-

perempuan yang beriman dan 

perempuan-perempuan yang 

menjaga kehormatan di antara 

orang-orang yang diberi Kitab 

sebelum kamu, apabila kamu 

membayar maskawin mereka 

untuk menikahinya, tidak dengan 

maksud berzina dan bukan untuk 

menjadikan perempuan piaraan. 

Barang siapa yang kafir setelah 

beriman, maka sungguh, sia-sia 

amal mereka, dan di akhirat dia 

termasuk orang-orang yang 

rugi.” (QS. Al-Maidah [5]: 5) 

Sebelum masuk kedalam ranah 

penafsiran Syahrur, maka disini Penulis 

akan menyampaikan dua kaidah umum 

yang digunakan oleh Syahrur. Pertama, 

Dalam menafsirkan sebuah ayat, 

Syahrur tidak menggunakan asbabul 

nuzul sebagai aspek penunjang dalam 

perkembangan tafsir. Sedangkan di sisi 

lain, asbabul nuzul adalah sebuah aspek 

penunjang yang terus digunakan oleh 

para mufassir untuk mengembangkan 

kajian tafsir itu sendiri, tetapi tidak 

dengan penafsiran yang dilakukan oleh 

Syahrur. Kedua, Syahrur menyikapi 

sunnah Nabi sebagai sebuah ijtihad, 

bukan wahyu ataupun penjelas dari Al-

Qur‟an. Syahrur menjelaskan dengan 

sangat rinci alasannya tersebut di dalam 

kitab Nahw Usul Jadidah Li al-Fiqih 

al-Islami.
29

   

Terdapat beberapa tahapan dalam 

menafsirkan menggunakan teori limit. 

Pertama, Penolakan terhadap 

sinonimitas dalam kosa kata, 

membedakan antara kata ath-tha‟am 

(makanan) dan dzabhu (sembelihan). 

Quraish Shihab dalam kitab tafsirnya 

al-Misbah mengatakan bahwa yang 

dimaksudkan dari kata ath-tha‟am pada 

QS. Al-Maidah ayat 5 tersebut mengacu 

kepada makna sembelihan, karena ayat-

ayat sebelumnya sedang membicarakan 

terkait perburuan.
30

 Begitupula dengan 

pendapat Ibnu Katsir yang menyatakan 

bahwa kata ath-tha‟am di sini bermakna 

binatang-binatang sembelihan mereka 

(ahli kitab).
31

 Dengan pendekatan teori 

limit Muhammad Syahrur, tentunya 

pendapat Ibnu Katsir dan Quraish 

Shihab tidak dapat dibenarkan, karena 

Allah SWT langsung menggunakan 

kata ath-tha‟am yang sudah jelas 

bermakna makanan secara umum.  

Kedua, al-Intiqa‟ atau 

penyaringan arti kata secara tepat dan 

argumentatif, dengan 

mempertimbangkan bahasa, rasionalitas 

dan kesusuaian dengan realitas 

kehidupan.
32

 Pada QS. Al A'raf ayat 

157 terdapat kata yang menjadi 

perdebatan Ulama‟ yaitu kata al-

khabaits. Menurut Imam Malik, kata al-

khabaits merujuk pada dua hal, yaitu 

makanan yang diharamkan seperti 

                                                             
29

 Penjelasan lebih rinci lihat pada buku 

“Metodologi Fiqih Islam Kontemporer” h. 99-148 
30

 Quraish Shihab, Tafsir Al-Misbah: Pesan, 

Kesan dan Keserasian al-Qur‟an, (Jakarta: Lentera 

Hati, 2002), Cet. Ke-1, Jilid 3, h. 29 
31

 Abdullah bin Muhammad bin 

Abdurrahman bin Ishaq, Tafsir Ibnu Katsir Jilid 3, 

terj. Dari Lubaabut Tafsiir min Ibni Katsiir, oleh 

Abdul Ghoffar, (Bogor: Pustaka Imam Syafi‟i, 

2003), Cet. Ke-2, h. 27 
32

 Syahrur, Metodologi Fiqih Islam 

Kontemporer, terj. h. 469 



Nina Nurrohmah, Wahdah Farhati, Luluk Khusnul W. 
 

Al-Muhafidz: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir | 156  
 

dalam riwayat Ibnu Abbas, al-khabaits 

adalah daging babi, riba dan lain 

sebagainya. al-Khabaits juga diartikan 

kekejian dan keburukan. Sedangkan 

menurut Ibnu Taimiyyah, dalam 

konteks makanan berarti makanan yang 

mengandung mudharat dalam Agama.
33

 

Jiika melihat kembali kepada pendapat 

Syahrur yang menyatakan bahwa Tidak 

ada jalan lain bagi orang yang ingin 

memahaminya (Al-Qur‟an) kecuali 

dengan merujuk kepada ayat 

sebelumnya.
34

 Maka penggunaan arti 

makanan pada ayat tersebut tidak 

rasional, karena konteks ayat 156 

sedang membicarakan tentang siksa dan 

rahmat Allah, dan pada ayat 157 yang 

membahas terkait dengan orang-orang 

yang beriman, serta perbuatan ma‟ruf 

dan munkar. Sehingga makna yang 

pantas dari kata al-khabaits pada ayat 

ini adalah perbuatan yang keji atau 

buruk, bukan makanan yang halal 

ataupun haram.  

Ketiga, Pembeda antara yang 

halal dan haram, perintah dan larangan, 

serta yang baik dan buruk. 

Pengharaman dan penghalalan adalah 

milik Allah. Perintah dan larangan 

adalah otoritas Allah, Nabi dan juga 

Rasul, karena otoritas tersebut 

mengandung unsur lokalitas dan tunduk 

pada kondisi darurat, dengan kata lain 

bahwa kondisi darurat memperbolehkan 

hal yang sebelumnya dilarang, bukan 

diharamkan. Dengan ini maka Syahrur 

berpendapat bahwa Ia menolak 

pendapat yang menyatakan jika Rasul 

memiliki otoritas untuk menghalalkan 

dan mengharamkan suatu hal, karena 

setiap Rasul yang berijtihad, maka 

ijtihadnya bersifat lokal-temporal 

                                                             
33

 Awalia Ramadhani, “Ada Istilah Makanan 

yang Buruk dalam Al-Qur'an, Apa Maksudnya?” 

https://www.detik.com/hikmah/khazanah/d-

6382286/ada-istilah-makanan-yang-buruk-dalam-

al-quran-apa-maksudnya, diakses tanggal 22 

Februari 2023 
34

 Syahrur, Metodologi Fiqih Islam 

Kontemporer, terj. h. 142 

dengan memuat unsur perintah ataupun 

larangan, bukan pengharaman ataupun 

penghalalan.
35

 Sedangkan otoritas 

pembolehan dan pelarangan dimiliki 

oleh Allah, Nabi, Rasul, dan pemimpin 

umat. Terkait dengan baik dan burukya 

suatu hal itu sendiri terletak pada setiap 

pundak individu, baik perorangan 

ataupun kelompok yang diakui oleh hati 

nurani manusia. Pemilihan dari hal-hal 

tersebut tidak pernah Syahrur 

kesampingkan ketika membaca ayat-

ayat hukum.
36

 Maka dalam hal ini 

Penulis akan menghadirkan firman 

Allah pada QS. Al-Maidah ayat 1, 

يَ حهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُ وٓا۟ أَوْفُوا۟ بِٱلْعُقُودِ ۚ أُحِلَّتْ لَكُم  يََٰٓ
مِ إِلََّ مَا يُ ت ْلَىٰ عَلَيْكُمْ غَي ْرَ مُُِّلِّى  بََيِمَةُ ٱلَْْنْ عَٰ

 ٱلصَّيْدِ وَأنَتُمْ حُرمٌُ ۗ إِنَّ ٱللَََّّ يََْكُمُ مَا يرُيِدُ 
 “Wahai orang-orang yang 

beriman, penuhilah janji-janji. 

Hewan ternak dihalalkan bagimu, 

kecuali yang akan disebutkan 

kepadamu, dengan tidak 

menghalalkan berburu ketika 

kamu sedang berihram (haji atau 

umrah). Sesungguhnya Allah 

menetapkan hukum sesuai dengan 

yang Dia kehendaki.” (QS. Al-

Maidah [5]:1) 

Dalam ayat tersebut dikatakan bahwa 

dihalalkannya hewan ternak, tidak 

hanya itu, ayat tersebut juga 

memberikan pengecualian terhadap dua 

konteks lainnya. Pengecualian ini 

tentunya bermakna pengharaman, 

karena pada ayat ini sedang menyatakan 

sebuah kehalalan, sehingga kalimat 

“illa” (kecuali) merupakan kalimat 

yang mengandung makna haram. Dua 

konteks pengharaman yang 
dimaksudkan adalah haram yg di 

sebutkan secara langsung oleh Allah 

SWT (pada ayat setelahnya) dan haram 

dalam konteks waktu, yaitu saat sedang 

ihram. Firman-Nya illa ma yutla 
                                                             

35
 Ibid, h. 471-472 

36
 Ibid, h. 472 



Makanan Pemberian Ahli Kitab (Analisis Teori Limit... 
 

Volume 3, Nomor 2 Agustus 2023 | 157  
 

„alaikum yang berarti sebuah 

pengecualian dari apa yang disebutkan 

sebelumnya. Maka ini bermakna bahwa 

dihalalkannya semua binatang ternak 

kecuali apa yang akan disebutkan 

kemudian. Pengharaman terhadap 

binatang yang dikecualikan tersebut 

terdapat pada QS. Al-Maidah ayat 3, 

yang secara jelas Allah SWT 

menggunakan kata  ُمَتْ عَلَيْكُم  yang حُرِّ

berarti “diharamkan atas kalian” 

sehingga hewan ternak yang disebutkan 

oleh Allah SWT pada ayat ini sudah 

jelas keharamannya, yaitu bangkai, 

darah, daging babi, hewan ternak yang 

disembelih dengan selain menyebut 

nama Allah, dan hewan ternak yang 

mati karena kecelakaan (tercekik, 

terpukul, jatuh, diterkam) tanpa sempat 

disembelih terlebih dahulu, serta hewan 

sembelihan untuk berhala. Maka 

pengharaman yang dimaksud dalam 

ayat ini adalah semua binatang ternak 

(haram karena sebab penyembelihan), 

dan ada satu binatang ternak yang 

diharamkan secara mutlak, bukan 

karena sebab, yaitu babi.  

Keempat, Desaklarisasi
37

 terhadap 

tradisi, karena setiap hasil karya 

manusia mengandung kesalahan juga 

kebenaran, oleh karena itu dapat 

diperdebatkan dan dikaji ulang, 

begitupun dengan pemegang otoritas 

tradisi, karena pada dasarnya sakralitas 

hanya boleh disandangkan kepada 

Allah dan Kitab-Nya,
38

 bukan pada 

makhluknya, sehingga dalam hal ini 

juga termasuk hasil karya dalam bidang 

tafsir dari kalangan „ulama salaf 

ataupun kontemporer. Pada QS. Al-

Maidah ayat 1 terdapat hewan yang 

dikategorikan sebagai hewan ternak, 

menurut Ibnu Katsir dalam kitab 

tafsirnya, kalimat   ِم أحُِلَّتْ لَكُم بَهِيمَةُ ٱلْْنَْعََٰ  

diartikan sebagai “dihalalkan bagi 

                                                             
37

 Penghilangan kesakralan atau proses 

menghilangnya sifat sakral (lihat di 

https://kbbi.web.id/desakralisasi) 
38

 Syahrur, Metodologi Fiqih Islam 

Kontemporer terj. h. 472 

kalian binatang ternak” yaitu unta, sapi 

dan kambing, demikian juga yang 

dikatakan oleh Qatadah, Abdul Hasan, 

dan „ulama lainnya. Ibnu Jarir 

mengatakan, “demikian juga menurut 

bangsa Arab.”
39

 Wahbah Zuhaili dalam 

kitab tafsirnya, mengartikan kata 

bahimatu al-an‟am lebih luas, seperti 

unta, sapi, kambing, domba, dan 

sejenisnya seperti kijang dan banteng.
40

 

Jika melihat dari dua pendapat tersebut, 

tampak sangan jelas bahwa Wahbah 

Zuhaili mengembangkan makna yang 

luas dibandingkan dengan Ibnu Katsir. 

Salah satu sebab perbedaan makna yang 

dijelaskan antara keduanya karena 

perbedaan zaman hidup di masa nya 

masing-masing. Jika di analisis dengan 

pendekatan Muhammad Syahrur, hal 

pertama yang akan dikaji adalah sejarah 

dari hewan ternak itu sendiri, 

peternakan pertama kali dilakukan 

karena berburu hewan liar pada zaman 

itu tidak cukup untuk memenuhi 

kebutuhan manusia, sehingga munculah 

istilah domestikasi pertama kali 

terhadap Anjing, yang berperan untuk 

memakan sampah-sampah dan hewan 

lain yang mengganggu manusia. 

Kemudian berbagai hewan 

didomestikasi untuk kemudian 

dijadikan sebagai makanan, mulai dari 

babi, domba, sapi, kuda, dan yang 

lainnya hingga mengalami perluasan di 

masing-masing daerah.
41

 Jika dilihat 

dari sejarah, peternakan sudah 

berkembang jauh dari zaman sebelum 

diturunkannya wahyu pertama kepada 

Rasulullah SAW. yaitu pada 610 M.
42

 

                                                             
39

 Abdullah bin Muhammad, Tafsir Ibnu 

Katsir Jilid 3, terj. h. 3 
40

 Wahbah az-Zuhaili, Tafsir al-Munir, 

(Jakarta: Gema Insani, 2016), Jilid 3, h. 397 
41

 Wikipedia, “Peternakan” 

https://id.wikipedia.org/wiki/Peternakan, diakses 

tanggal 27 Februari 2023 
42

 Ananda, “Peristiwa Turunnya Al-Qur‟an 

(Nuzulul Qur‟an) dan Keutamaannya” 

https://www.gramedia.com/literasi/peristiwa-

turunnya-al-quran/#:~:text=Al%20Qur'an%20pert 



Nina Nurrohmah, Wahdah Farhati, Luluk Khusnul W. 
 

Al-Muhafidz: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir | 158  
 

sehingga pemaknaan hewan ternak 

disini bersifat temporal, dimana setiap 

tahunnya akan ada perkembangan 

tersendiri di daerah masing-masing. 

Maka makna bahimah al-an‟am tidak 

dapat hanya diartikan sebagai unta, sapi 

dan kambing. Oleh karena  itu, 

makanan yang halal dikonsumsi oleh 

umat Islam juga makin beragam, tetapi 

tetap dengan batasan tayyib, dan dalam 

hal ini, hewan yang menjijikan 

merupakan salah satu kategori dari 

makanan yang tidak toyyib atau 

khabaits. Syahrur menyatakan bahwa 

baik buruknya suatu hal dapat diukur 

dari diri setiap individu,
43

 sehingga 

makanan dengan kategori buruk yang 

diharamkan oleh Allah berada di 

wilayah ijtihad manusia itu sendiri.  

Selanjutnya pada bagian ini, 

Penulis akan membahas makna ahli 

kitab. Term اهل الكتبة (ahl al-kitab) 

dalam Al-Qur‟an disebutkan sebanyak 

31 kali, dan diartikan sebagai orang 

yang menganut Agama Samawi yang 

ditururnkan untuk mereka. Kata 

 yang (ataina humul kitab) آتينبهمبلكتبة

berarti orang yang kami berikan kitab 

suci, disebutkan sebanyak sembilan kali 

di dalam Al-Qur‟an. Kemudian kata 

 yang berarti (utul kitab) أوتى الكتبة

orang-orang yang diberikan al-kitab, 

disebutkan sebanyak 17 kali. Kata 

 utu nashiban minal) أوتىانصيببمنبلكتبة

kitab) yang berarti orang-orang yang 

diberi bagian dari kitab suci, disebutkan 

sebanyak tiga kali. Kata منقبلك  

ونبلكتبةأيقر  (yaqra‟una al-kitaba min 

qoblika) yang berarti orang-orang yang 

membaca kitab sebelum kamu, 

disebutkan sekali di dalam Al-Qur‟an.
44

  

Muhammad Syahrur telah 

mengklasifikasian masyarakat kedalam 

                                                                                        
ama%20kali,selama%2012%20tahun%20lima%20

bulan., diakses tanggal 27 Februari 2023 
43

 Syahrur, Metodologi Fiqih Islam 

Kontemporer terj, h. 471-472 
44

 Abdul Syakur dan Muhammad Yusuf, 

“Penggolongan Ahlul Kitab dalam Al-Qur‟an”, 

dalam Jurnal Al-Ubudiyah, h. 2-3 

komunitas-komunitas berdasarkan 

agama, yaitu muslimun mu‟minum 

(pengikut nabi Muhammad SAW), 

Nasrani, Yahudi, Budha dan 

penyembah api. Kemudian 

mengklasifikasi umat Muhammad 

kedalam Sunni dan Syiah. Nasrani 

kedalam Ortodoks, Katalik dan 

Protestan. Kemudian mengklasifikasi 

kembali aliran Sunni kedalam madzhab 

Syafi‟i, Hambali, Hanafi, Maliki dan 

madzhab-madzhab lainnya.
45

 Syahrur 

juga menjelaskan bahwa Yahudi dan 

Nasrani merupakan dua Agama 

monotheis yg bersumber dari satu 

ajaran. Hanya saja Agama Nasrani pada 

abad ke-3 masehi masih dianggap 

sebgai bagian baru dari Agama Yahudi. 

Lebih lanjut, Ia mengatakan bahwa 

Agama Nasrani dalam kapasitasnya 

sebagai risalah bagi seluruh manusia, 

bukan Bani Israil saja.
46

 

Setelah memahami pendapat 

Syahrur yang berkitan dengan Agama, 

maka Penulis akan berfokus pada 

bagian pengertian ahli kitab. Salah satu 

pendapat „ulama salaf yang populer 

adalah pendapat Imam Syafi‟i, dimana 

beliau menyatakan pendapat bahwa ahli 

kitab hanya mencakup Agama Yahudi 

dan Nasrani dari keturunan Bani Israil 

saja.
47

 Menanggapi hal ini dari 

kacamata Syahrur, tentunya sangat 

tidak relevan dengan ayat-ayat yang 

sudah ada dalam Al-Qur‟an, jika 

memang yang dimaksudkan demikian, 

maka seharusnya dengan mudah bagi 

Allah SWT untuk menyebutkkan secara 

langsung kata Bani Israil didalam Al-

Qur‟an, seperti dalam QS. Al-Baqarah 

[2]:83, QS. Al-Isra‟ [17]:4, QS. Al-

Maidah [5]:12. Berbeda dengan 

pendapat ath-Thabari, Quraish Shihab 

                                                             
45

 Syahrur, Metodologi Fiqih Islam 

Kontemporer terj. h. 122 
46

 Syahrur, Metodologi Fiqih Islam 

Kontemporer terj. h. 476-478 
47

 Desminar, “Hukum Menikahi Ahli 

Kitab”, dalam Jurnal Menara Ilmu, Vol. 10, No. 72, 

2016, h. 22 



Makanan Pemberian Ahli Kitab (Analisis Teori Limit... 
 

Volume 3, Nomor 2 Agustus 2023 | 159  
 

dan Hamka, menurutnya ahli kitab 

adalah pemeluk Agama Yahudi dan 

Nasrani dari keturunan manapun dan 

siapapun, baik langsung dari Bani Israil 

ataupun bukan.
48

 Jika saja yang 

dimaksudkan ahli kitab hanyalah pada 

agama Yahudi dan Nasrani saja, 

tentunya sangat mudah bagi Allah 

untuk menyebutkannya secara 

langsung, seperti dalam QS. Al-

Baqarah [2]:111, QS. Al-Baqarah 

[2]:120, QS. Al-Maidah [5]:18 dan QS. 

Al-Maidah [5]:51. Imam Abu Hanifah, 

„Ulama Hanafiyah dan sebagian 

Hanabilah berpendapat, bahwa siapa  

pun yang  mempercayai salah seorang 

Nabi, atau kitab yang pernah diturunkan 

Allah, maka  mereka termasuk kedalam 

ahli kitab.
49

 Dengan demikian ahli kitab 

tidak terbatas pada agama Yahudi atau 

Nasrani saja. Cendikiawan muslim 

kontemporer, Muhammad  Rasyid 

Ridha menyebutkan bahwa ahli kitab 

adalah Agama tauhid, namun karena 

disebabkan banyaknya orang-orang 

musyrik yang masuk, sehingga 

menyebabkan Agama mereka 

terpengaruh dengan syirik. Dalam kitab 

Tafsir al-Manar dijelaskan 

bahwasanya, ahli kitab tidak hanya 

mencakup Yahudi dan Nasrani saja, 

melainkan juga orang-orang Majusi, 

Shabi‟in, dan penyembah berhala yang 

kitab mereka masih mengandung ajaran 

tauhid sampai sekarang.
50

 Lebih luas 

lagi, Nurcholish Madjid berpendapat 

bahwa yang disebut ahli kitab adalah 

                                                             
48

 Ibn Jarir ath-Thabari, Jami‟ al-Bayan fi 

Tafsir Al-Qur‟an (Beirut: Dar al-Kutub al-

„Ilmiyyah, 1992), Jilid 3, h. 321; Saukatudin, 

Pergeseran Makna Ahl al-Kitab Dari Masa ke 

Masa. Skripsi, UIN Syarif Hidayatullah Jakarta. 

2020, h.36 
49

 Quraish Shihab, Wawasan Al-Qur‟an: 

Tafsir Mawdhui Atas Pelbagai Persoalan Umat 

(Bandung: Mizan, 1997) h. 367; Saukatudin, 

Pergeseran Makna Ahl al-Kitab Dari Masa ke 

Masa, h. 34 
50

 Muslim Djuned dan Nazla Mufidah, 

“Makna Ahli Kitab dalam Tafsir Al-Manar”, dalam 

Jurnal of Qur‟anic Studies, Vol. 2,  No. 1,  2017, h. 

11-12 

Yahudi dan Nasrani, Majusi, orang 

Shabi‟in, Hindhu, Buddha, Kong Hu Cu 

bahkan juga orang Shinto.  

Melihat dari cara kerja Syahrur 

dalam memahami ayat, maka Penulis 

akan mengkaji ayat-ayat Al-Qur‟an 

yang membahas terkait dengan Agama-

agama dan juga Kitab-kitab Allah. 

Dalam QS. Al-Hajj ayat 17, 

إِنَّ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا۟ وَٱلَّذِينَ ىَادُوا۟ وَٱلصَّٰبِ  يَِ 
 َ رَىٰ وَٱلْمَجُوسَ وَٱلَّذِينَ أَشْركَُوٓا۟ إِنَّ ٱللََّّ وَٱلنَّصَٰ
مَةِ ۚ إِنَّ ٱللَََّّ عَلَىٰ كُلِّ  نَ هُمْ يَ وْمَ ٱلْقِيَٰ يَ فْصِلُ بَ ي ْ

 شَىْءٍ شَهِيدٌ 
“Sesungguhnya orang-orang 

beriman, orang Yahudi, orang 

Shaabi-iin. orang Nasrani, orang 

Majusi dan orang musyrik, Allah 

pasti memberi keputusan di 

antara mereka pada hari kiamat. 

Sungguh, Allah menjadi saksi 

atas segala sesuatu.” (QS. Al-

Hajj [22]:17) 

Dalam ayat ini dikatakan bahwa 

terdapat beberapa golongan manusia, 

yaitu orang yang beriman, Yahudi, 

Shabiin, Nasrani, Majusi, dan orang-

orang musyrik. Pertama, dalam kitab 

tafsir Zubdatut Tafsir Min Fathil Qadir 

karya Syaikh Dr. Muhammad Sulaiman 

al-Asyqar menyatakan bahwa yang 

dimaksud dengan alladzina amanu 

adalah orang-orang yang beriman 

kepada Allah SWT dan Rasul-Nya, 

yaitu orang-orang Islam.
51

 Hal ini 

berbeda dengan pendapat Syahrur, 

dimana Ia membedakan antara iman 

dan Islam.
52

 Seseorang dapat dikatakan 

sebagai muslim apabila Ia berserah diri 

kepada Allah, beriman kepada hari 

akhir dan beramal shalih.
53

 Sedangkan 

                                                             
51

 TafsirWeb, “Surat Al-Hajj Ayat 17,” 

https://tafsirweb.com/5753-surat-al-hajj-ayat-

17.html,   diakses tanggal 3 April 2023 
52

 Abdul Mustakim,  Epistemologi Tafsir 

Kontemporer (Yogyakarta: LkiS Yogyakarta, 

2010), Cet. Ke-1, h. 255 
53

 Ibid, h. 252-253 



Nina Nurrohmah, Wahdah Farhati, Luluk Khusnul W. 
 

Al-Muhafidz: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir | 160  
 

arti mu‟minum itu sendiri adalah 

pengikut Nabi Muhammad SAW.
54

 

Sehingga yang dimaksudkan dengan 

inna al-ladzina amanu dalam ayat 

tersebut adalah pengikut Nabi 

Muhammad, bukan umat muslim secara 

keseluruhan.  

Kedua, Agama Yahudi. 

Merupakan Agama yang dianut oleh 

bangsa Israel. Bangsa Israel berasal dari 

keturunan Yuda. Kata Israel merupakan 

nama lain Nabi Yaqub AS yang artinya 

“hamba Allah”. Sehingga orang-orang 

Yahudi merupakan keturunan dari Nabi 

Yaaqub AS. Penganut Yahudi 

mempercayai Yahweh (Taurat) yang 

telah disampaikan kepada Nabi Musa 

AS. Hal ini tercantum dalam QS. Al-

Isra‟ ayat 2. Dalam ayat tersebut, 

dikatakan bahwa Nabi Musa telah 

diberikan kitab untuk Bani Israil, dan 

kitab tersebut adalah kitab Taurat yang 

dijadikan landasan bagi kaum Yahudi. 

Didalam Al-Qur‟an, Yahudi disifatkan 

sebagai orang yang amat bermusuhan 

terhadap Islam. Kenyataan tersebut 

dapat dibuktikan melalui fakta sejarah 

dan realita yang ada, dimana orang 

Yahudi telah membunuh para rasul 

yang diutus (terdapat dalam QS. Ali 

Imran ayat 181), merancang 

pembunuhan kepada Nabi Muhammad 

SAW berulang kali, dan lain 

sebagainya.
55

 Walaupun begitu, kaum 

Yahudi tetap dikatakan sebagai ahli 

kitab, karena memiliki kitab suci yang 

diturunkan oleh Allah SWT. 

Ketiga, Agama Nasrani atau yang 

saat ini sering dikenal dengan Agama 

Kristen, memiliki kitab suci yang 

mengajarkan pokok kepercayaan 

konsep triniti, tritunggal atau trimurti, 

merupakan ajaran untuk mempercayai 

keesaan dari tiga wujud tuhan, yaitu 

tuhan bapa, tuhan anak dan tuhan roh 

                                                             
54

 Ibid, h. 254 
55

 Wan Haslan Khairuddin dan Indriaty 

Ismail, “Tema Wacana Al-Quran Terhadap Agama-

Agama”, dalam Jurnal Penyelidikan Islam, 2016, h. 

133 

kudus.
56

 Kitab yang digunakan oleh 

umat Nasrani adalah Injil yang di 

nisbatkan kepada Nabi Isa as. Maka jika 

dilihat dari QS. Maryam ayat 30, 

Nasrani merupakan Agama yang 

memiliki kitab suci sehingga dapat 

dikatakan sebagai ahli kitab. Tidak 

menutup kemungkinan juga 

bahwasanya alim „ulama sepakat bahwa 

Yahudi dan Nasrani adalah ahli kitab. 

Keempat, Agama Majusi, dimana 

tidak semua orang sepakat jika Agama 

Majusi dikategorikan sebagai ahli kitab. 

Agama Majusi adalah agama yang saat 

ini dikenal dengan penganutnya yang 

menyembah api. Berdasarkan catatan 

ahli sejarah, Agama ini dinisbahkan 

kepada Zarathustra atau Zoroaster (660-

583 SM). Zarathustra menyatakan 

bahwa Ia bukanlah Nabi yang pertama, 

melainkan melanjutkan dari Nabi-nabi 

sebelumnya, ajaran-ajaran murni dari 

Nabi pendahulunya ini untuk meng 

Esakan Tuhan dan tidak menyembah 

berhala telah dilupakan, untuk itu 

Zarathustra kemudian di utus untuk 

mengingatkan kaumnya dan berdakwah 

untuk menyembah Mazhayasna (tuhan 

yang Esa).
57

 Tidak menutup 

kemungkinan adanya umat Majusi yang 

berserah diri kepada Allah, beriman 

kepada hari akhir, dan beramal shalih, 

sehingga termasuk kedalam golongan 

muslimun. 

Kelima yaitu Shabiin, Secara 

bahasa, kata Shabiin  َببِئِين  merupakan الصَّ

bentuk jamak. Kata tunggal (mufrad) 

adalah Shabi‟ صببئ, dari kata shaba‟a-

yasba‟u yang artinya keluar 

meninggalkan satu Agama ke Agama 

yang lain.
58

 Kata Shabiin dalam Al-

                                                             
56

 Ibid, h. 134 
57

 Khoirun Nisa Urrozi, “Hadist Mengenai 

Eksistensi Agama Majusi”, dalam Jurnal Studi 

Agama-agama dan Lintas Budaya , Vol. 3, No. 2, 

2019, h. 150 
58

 Ammi Nur Baits, “Siapa Itu Shabiin Yang 

Sering Disebutkan Dalam Al-Qur‟an?” 

https://konsultasisyariah.com/30294-siapa-itu-

sabiin-yang-sering-disebutkan-dalam-al-

quran.html, diakses tanggal 3April 2023 

https://konsultasisyariah.com/30294-siapa-itu-sabiin-yang-sering-disebutkan-dalam-al-quran.html
https://konsultasisyariah.com/30294-siapa-itu-sabiin-yang-sering-disebutkan-dalam-al-quran.html
https://konsultasisyariah.com/30294-siapa-itu-sabiin-yang-sering-disebutkan-dalam-al-quran.html


Makanan Pemberian Ahli Kitab (Analisis Teori Limit... 
 

Volume 3, Nomor 2 Agustus 2023 | 161  
 

Qur‟an disandingkan dengan Agama-

agama monotheis lainnya. Shabiin 

merupakan orang yang keluar dari 

Agama asalnya, dan masuk kedalam 

Agama lain. Kaum Shabiin merupakan 

golongan orang-orang yang awalnya 

memeluk agama Nasrani. Shabiin masih 

berpegang teguh pada ajaran al-Masih, 

kendati demikian ada sebagian 

kaumnya yang menyembah Malaikat, 

dan percaya akan pengaruh bintang-

bintang, beriman kepada semua nabi, 

puasa selama 30 hari setiap tahunnya, 

shalat menghadap ke Yaman, dan 

membaca kitab Zabur. Ada sebagian 

„ulama yang mengategorikan Shabiin 

sebagai ahli kitab, namun sebagian 

yang lain tidak mengkategorikannya 

sebagai ahli kitab.
59

 Maka ketika kaum 

Shabiin masih dalam cakupan 

menyembah Tuhan yang satu, dan 

berpegang pada kitab Zabur, dapat 

digolongkan kedalam ahli kitab. Karena 

secara tegas pada QS. Al-Isra‟ ayat 55 

Allah telah menerangkan bahwasanya 

telah menurunkan Kitab Zabur kepada 

Nabi Daud as.  

Selanjutnya terkait dengan kaum 

musyrikin, dalam KBBI dikatakan 

bahwa musyrik berarti orang yang 

menyekutukan (menyerikatkan Allah) 

atau orang yang memuja berhala.
60

 

Pada QS. An-Nisa ayat 48 terdapat 

firman Allah yang menyatakan bahwa 

dosa orang musyrik tidak akan 

diampuni. Maka jika dilihat dari ayat 

tersebut, kaum musyrikin tidak mau 

menerima ajaran monotheis, tidak 

meng-Esa kan Allah, dan menyembah 

selain Allah. Oleh karena itu, tentunya 

kaum Musyrikin bukanlah golongan 

dari ahli kitab. Karena sejatinya kitab-

kitab Allah mengandung ajaran Tauhid 

untuk meng-Esa kan Allah.  

                                                             
59

 Ade Jamarudin, “Kaum Shabiin Dalam 

Al-Qur‟an”, dalam Jurnal Ushuluddin, Vol. 19, No. 

1, 2013, h. 70-71 
60

 “Kamus Besar Bahasa Indonesia 

(KBBI),” https://kbbi.web.id/musyrik, diakses 

tanggal 4 April 2023 

Ahli kitab secara harfiah berarti 

orang yang diturunkan kitab Allah 

kepadanya (orang yang memiliki 

kitab),
61

 dan tidak terbatas pada Agama 

ataupun kabilah tertentu, sehingga ahli 

kitab merupakan semua Agama yang 

mempunyai kitab suci yang telah 

diturunkan oleh Allah SWT. Jika saja 

kata „ahli kitab‟ hanya teruntuk kaum 

Bani Israil ataupun umat Yahudi dan 

Nasrani sebelum datangnya Islam, hal 

itu menandakan bahwa ajaran Al-

Qur‟an tidak relevan dengan 

perkembangan zaman, dimana masih 

terdapat ayat yang membahas mengenai 

hukum interaksi sosial dengan umat 

terdahulu, sedangkan objek yang 

dimaksudkan dalam ayat tersebut sudah 

tidak ada di zaman sekarang, sehingga 

penggunaan kata ahli kitab dalam ayat 

tersebut akan sia-sia dan akan 

menandakan bahwa ajaran Islam 

bukanlah ajaran yang shallih li kulli 

zaman wa makan, sehingga Agama 

Islam bukanlah Agama yang sempurna, 

dan perlu disempurnakan oleh Agama 

yang datang kemudian. Dari sini maka 

dapat dilihat bahwa dengan 

menggunakan metode Syahrur dalam 

memahami makna ahli kitab, maka 

dapat disimpulkan bahwa, pertama, ahli 

kitab adalah mereka yang berpegang 

teguh dengan kitab yang telah Allah 

turunkan melalui perantara seorang 

Nabi, dan kitab-kitab tersebut telah 

dibenarkan oleh Al-Qur‟an. Kedua, ahli 

kitab masih ada hingga saat ini, karena 

jika ahli kitab tidak ada, maka hal ini 

akan menunjukkan bahwa Al-Qur‟an 

tidak shallih li kulli zaman wa makan. 

Penulis mengambil sebuah 

kesimpulan dimana Penulis setuju 

dengan pendapat yang menyatakan 

bahwa ahli kitab tetap ada hingga saat 

ini. Jika dikatakan bahwa kaum Yahudi 

dan Nasrani di hari ini telah 

menyimpang dari keasliannya, hal itu 

                                                             
61

 Muslim Djuned dan Nazla Mufidah, 

“Makna Ahli Kitab dalam Tafsir Al-Manar”, h. 3 



Nina Nurrohmah, Wahdah Farhati, Luluk Khusnul W. 
 

Al-Muhafidz: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir | 162  
 

tidak bisa dipungkiri kebenarannya. 

Penyimpangan fundamental itu telah 

terjadi sejak masa awal, ratusan tahun 

sebelum lahirnya Nabi Muhammad 

SAW. Sidang Konsili atau peristiwa 

trinitas yang menetapkan Nabi Isa 

sebagai anak Tuhan dan Tuhan menjadi 

tiga pribadi, digelar di tahun 381 M. 

Sedangkan Nabi Muhammad SAW 

diangkat menjadi utusan Allah pada 

tahun 611 M. Artinya, sudah sejak tiga 

ratus tahun sebelum kenabian 

Muhammad SAW dan turunnya syariat 

Islam, Yahudi dan Nasrani telah 

menyimpang. Namun dalam keadaan 

menyimpang itu, Al-Qur‟an tetap 

menyebutnya sebagai ahli kitab.
62

 

Dalam hal ini memuat kemungkinan 

juga bahwa tidak semua umat pada saat 

itu mempercayai dan mengikuti 

perjanjian trinitas tersebut. 

 

Kesimpulan 

Berdasarkan penafsiran 

menggunakan teori limit Muhammad 

Syahrur, maka diperoleh kesimpulan 

bahwa halal hukumnya menerima ataupun 

mengonsumsi makanan permberian dari 

ahli kitab. Namun, bukan berarti semua 

makanan ahli kitab halal untuk di 

konsumsi, makanan halal yang 

dimaksudkan pada QS. Al-Maidah ayat 5 

adalah semua makanan yang halal cara 

memperolehnya, dan juga halal dzatnya, 

yaitu makanan yang tidak disebutkan di 

dalam QS. Al-Maidah ayat 3 dan bukan 

makanan yang dikategorikan sebagai 

makanan buruk (al-khobaits). Terkait 

dengan ukuran baik buruknya sebuah 

makanan tersebut dikembalikan kepada 

individu masing-masing, kesepakatan 

forum, masyarakat ataupun anggota 

parlemen yang ada di Negara tersebut. 

Hukum sesembelihan ahli kitab adalah 

halal, karena ahli kitab adalah orang yang 

                                                             
62

 Himayah Foundation, “Apakah Hari Ini 

Ahlul Kitab Masih Ada,” Apakah Hari Ini Ahlul 

Kitab Masih Ada? – Himayah Foundation, diakses 

tanggal 11 Juni 2023 

menerima dan berpegang teguh kepada 

kitab Allah, yaitu kitab yang mengajarkan 

ketauhidan atau meng-Esa kan Allah SWT. 

Sedangkan, sembelihan umat non muslim 

yang bukan golongan dari ahli kitab haram 

hukumnya untuk di konsumsi.  

Dalam permasalahan hukum ini, 

terdapat beberapa perbedaan dengan 

„ulama salaf, yaitu terkait dengan golongan 

ahli kitab itu sendiri dan klasifikasi 

bahima al-an‟am. Namun, dalam 

memahami makna khabaits itu sendiri, 

Penulis membatasinya dengan penafsiran 

beberapa „ulama salaf yang telah 

disebutkan diatas, sehingga tidak menjuru 

kepada hal yang diharamkan dalam hadits 

Rasulullah SAW. Tetapi tidak menutup 

kemungkinan bahwa hasil penafsiran 

menggunakan teori limit Muhammad 

Syahrur ini menjadikan umat muslim 

bersikap liberal dalam memahami ayat 

tersebut. 

Penelitian ini layak untuk 

dikembangkan lebih lanjut, terutama 

mengenai sembelihan bahima ai-an‟am, 

dimana luasnya cakupan hewan ternak itu 

sendiri sehingga diperlukan klasifikasi 

khusus terkait dengan makna khusus dari 

bahima al-an‟am. Dengan dilakukannya 

klasifikasi khusus terkait bahima al-an‟am 

maka akan mengurangi indikasi berfikir 

liberal dalam permasalahan ini. 

  Daftar Pustaka 

 

Desminar. (2016). “Hukum Menikahi Ahli 

Kitab”, dalam Jurnal Menara Ilmu 

Vol. 10, No. 72. 

Djuned, Muslim dan Nazla Mufidah. (2017). 

“Makna Ahli Kitab dalam Tafsir Al-

Manar”, dalam Jurnal of Qur‟anic 

Studies, Vol. 2, No. 1. 

Muhammad bin Abdurrahman bin Ishaq, 

Abdullah bin. (2003). Tafsir Ibnu 

Katsir Jilid 3, terj. Abdul Ghoffar, 

Bogor: Pustaka Imam Syafi‟i. 

Mukmin, Agus. (2021). “Ahl al-Kitab 

perspektif M. Quraish Shihab dan 

https://himayahfoundation.com/apakah-hari-ahlul-kitab-masih-ada/#:~:text=Ahli%20Kitab%20Sudah%20Tidak%20Ada,-Kita%20mulai%20dari&text=Atau%20dengan%20kata%20lain%2C%20orang,Maidah%20ayat%205%20di%20atas
https://himayahfoundation.com/apakah-hari-ahlul-kitab-masih-ada/#:~:text=Ahli%20Kitab%20Sudah%20Tidak%20Ada,-Kita%20mulai%20dari&text=Atau%20dengan%20kata%20lain%2C%20orang,Maidah%20ayat%205%20di%20atas


Makanan Pemberian Ahli Kitab (Analisis Teori Limit... 
 

Volume 3, Nomor 2 Agustus 2023 | 163  
 

Implikasi Hukumnya dalam 

Bermuamalah”, dalam Jurnal 

Iqtishaduna: Economic Doctrine, 

Vol. 4, No. 2. 

Munawwir, Ahmad Warsono. (1997). Al-

Munawwir Kamus Arab-Indonesia, 

Surabaya: Penerbit Pustaka 

Progressif. 

Mustakim, Abdul. (2010). Epistemologi 

Tafsir Kontemporer, Yogyakarta: 

LkiS Yogyakarta. 

Mustaqim, Abdul. (2017). “Teori Hudud 

Muhammad Syahrur dan 

Kontribusinya dalam Penafsiran 

Alquran”, dalam Jurnal Studi 

Alquran dan Hadis, Vol. 1,  No. 1. 

Panjaitan, Sunardi. (2008). Teori Batas 

Hukum Islam: Studi Terhadap 

Pemikiran Muhammad Shahrur 

Dalam Waris. (Skripsi, Jakarta: UIN 

Syarif Hidayatullah Jakarta.) 

Putra, Adji Pratama. (2022). Teori Limit 

Muhammad Syahrur Dalam Studi 

Islam. (Jurnal Cendekia Ilmiah, Vol. 

1,  No. 6.) 

al-Qatthan, Manna. (2016). Dasar-Dasar 

Ilmu Al-Qur‟an. terj. Umar 

Mujtahid. Jakarta: Ummul Qura. 

Shihab, Quraish. (2002). Tafsir Al-Misbah: 

Pesan, Kesan dan Keserasian al-

Qur‟an. Jakarta: Lentera Hati. 

Shihab, Quraish. (1997). Wawasan Al-

Qur‟an: Tafsir Mawdhui Atas 

Pelbagai Persoalan Umat. Bandung: 

Mizan. 

Syahrur, Muhammad. (1999). Al-Kitab wa 

Al-Qur‟an: Qira‟ah Mu‟asirah. 

Damaskus: al-Ahali li at-Tiba‟ah wa 

an-Nasyr wa at-Tauzi‟. 

Syahrur, Muhammad. (2004).  Metodologi 

Fiqih Islam Kontemporer. terj. 

Sahiron Syamsuddin dan 

Burhanudin Dzikri. Yogyakarta: 

eLSAQ Press. 

Syahrur, Muhammad. (2007). Prinsip dan 

Dasar Hermeneutika Hukum Islam 

Kontemporer, terj. Sahiron 

Syamsuddin dan Burhanudin Dzikri. 

Yogyakarta: eLSAQ Press. 

Syahrur, Muhammad. (2015).  

Epistemologi Qur‟an, terj. M. 

Firdaus. Bandung: Penerbit Marja. 

Syarbini, Imam. (2018). Teori Limit 

Muhammad Syahrur. (Jurnal 

Progesif: Media Publikasi Ilmiah, 

Vol. 6,  No. 1.) 

ath-Thabari, Ibn Jarir. (1992). Jami‟ al-

Bayan fi Tafsir Al-Qur‟an. Beirut: 

Dar al-Kutub al-„Ilmiyyah. Jilid 3. 

Urrozi, Khoirun Nisa. (2019). Hadist 

Mengenai Eksistensi Agama Majusi. 

(Jurnal Studi Agama-Agama dan 

Lintas Budaya, Vol. 3, No. 2.) 

az-Zuhaili, Wahbah. (2016). Tafsir al-

Munir. Jakarta: Gema Insani. 

 


